

تأليف ابرهبمُ عَلِدلِفا ذِرالمَارِين

حقوق الطبع محفوظة للناشر

عني بنشره اليابرانطور الناس صادب

المطبعت العيص مربغ

## مطبوعات المطبعة العصرية بمصر

القاموس العصري عربي وانكليزي تأليف الياس انطون الياس « « انكليزي وعربي « قاموس الجيب عربي وانكليزي « >> « انكليزي وعربي « « ه « « و بالعكس « ه المدرسي « « « التحفة المصرية لطلاب اللغة الإنكليزية ه « الهدية السنية « « « والعربية « 18 قاموس عربي وانكليزي ( باللفظ ) تأليف سقواط سبيرو القصص العصرية ( • / قصة مصورة ) ترجمة توفيق عبد الله بول دي سويف الفاجرة ( قصة جميلة ) « « « ٣, رواية تاييس مصورة ( لاناتول فرانس ) ه احمدالصاوي محمد ه الزنبقة الحراء ( « ه ) « ه . « ه تأليف على فكري ١٠ التربية الاجتماعية

مع تطلب هذه الكتب من كل المكاتب في مصر والسودان وفلسطين وسوريا والعراق ، او منا رأساً بالعنوان الآتي : — الياس الطون الياس، صاحب المطونة العصرية (صندوق البريد رقم ١٠١٠ مصر

١٠ مسارح الأذهان (٣٥ قصة كبيرة مصورة) تأليف خليل بيدس ١٠ الحضارة المصرية القديمة (لغوستاف لوبون) ترجمة صادق زستم ۸ مقدمة الحضارات الاولى « « « « « المرأة وفلسفة التناسليات ( مصوّر ) تأليف الدّكتور فخري « « « مجلد بقماش « 40 . ٣ الامراض التناسلية وعلاجها وطرق الوقاية منها « ١٠ رسائل غرام جديدة (مزين بصور ) تأليف سايم عبد الاحد ١٠ الغربال ، بقلم مخائيل نعيمه عضو الرابطة القامية بامريكا ٢٥ علم الاجتماع (الجزء الاول في حياة الهيئة الاجتماعية ) تأليف « « (الجزء الثاني في تطور الهيئة الاجتماعية) نقو لا حداد . 40 ١٠٠ حصاد الهشيم ( مصور ) تأليف الاستاذ ابرهم عبد القاد رالمازني ١٠ مختارات سلامه موسى تأليف (الكاتب الاجتماعي الشهير) ١٠ نظريةالتطور واصل الإنسان الاستاذ سلامه موسى ١٠ اليوم والغد ١٥ - أسرار الحياة الزوجية ترجمة نقولا حداد تألیف « « ١٥ الحب والزواج ١٠ مكايد الحب ترجمة اسمله خليل داغر ١٥ في أوقات الفراغ تأليف الدكتور محمد حسين هيكل بك خواطر حمار ( مصور للاولاد والرجال ) ترجمة حسين الجل كتاب الحقوق الوطنية تأليف فرنسيس مخائيل

| لزعيتر     | متدعاد   | وترجة    | اف لو بون | ے غوستہ    | الاشتراكية تأليف  | روس        | ۲.    |
|------------|----------|----------|-----------|------------|-------------------|------------|-------|
| لزعيتر     | قدعادا   | وترجمة   | ف لو اون  | بغوستا     | اوالمعتقدات تأليغ | الآر       | ١.    |
|            |          |          |           |            | ة الانتقام العذب  |            | ٨     |
| kacla)     | عًا في ا | ىرت تبا  | ودان(نث   | مادة الس   | المهدي، أو است    | فاتنة      | 1.    |
| ا بيدس     | ، خليل   | تأليف    |           |            | ل الاستبداد       | اهوا       | 10    |
| ں عبدہ     | طانيوس   | المرحوم  |           |            | ة باردليان ( ٣ ا- | رواي       | ۳.    |
| ,D         | »        | <b>»</b> | ران) «    | وزآن کبیر  | الاميرة فوستا (-  | <b>)</b> ) | ٧, ٠  |
| »          | Ð        | »        | ن) ه      | ن كبيرا    | کابیتان ( جزآر    | ď          | 171   |
| »          | ))       | ))       | n         |            | فارس الملك        | Ð          | ١.    |
| <b>y</b> 0 | ß        | Þ        | n         |            | الساحر العظيم     | ))         | 17    |
| *          | <b>»</b> | »        | » (Ja     | الجزء الوا | روكامبول (عن      | »          | 0     |
| Đ          | ))       | ))       | » (       | كبيران     | فلمبرج (جزآن      | <b>»</b>   | 10    |
| <b>»</b>   | Ð        | ))       | >>        |            | مروضة الاسود      | Ŋ          | ٥     |
| **         | Ď        | æ        | p 3       |            | عشاق فينيسيا (ج   | D          | 17    |
| <b>»</b>   | »        | Þ        | # (T)     | (          | تنكرة الحسناء     | ll »       | 1 .   |
| حبيش       | فندي     | ، فرید ا | تأليف     | •          | النفس الحائرة ،   | »          | ٦     |
| _          |          | ن الأسا  | *         |            | ني اميركا         |            |       |
| د المقاد   | عمره     | اذ عباس  | يف الاست  | لفنون تأل  | ات في الادب وا    | مراجما     | ١.    |
| رسلان      | كيبا     | ةالاميرش | ليف سعاد  | باذله، تأا | تول فرانس في م    | lil ro-    | - P • |
|            |          |          | ,         |            |                   |            |       |

م التعليم والصحة تأليف الدكتور محمد بك عبد الحميد المرأة الحديثة وكيف نسوسها بقلم الاستاذ عبد الله حسين مركز المرأة في شريعتي حمورابي وموسى ترجمة الاستاذ سليم عقاد عشرة أيام في السودان ، تأليف الدكتور محمد حسين هيكل بك

## المقدمة

كتبت مده الفصول وغيرها - كثيراً غيرها - في الفترة الطويلة التي كان فيها شبح الماضي – أي نعم، طيف الماضي – يعليشني . وكان أقرب جيراني الى نفسي ، السماء . وكنت يومنذ - وما زلت - في رقعة من الأرض مدحوة التفكير والأحلام والموت. قد طال عهدى بها و إلني لها حتى ليكبر في وهمي - حين یستغرقنی روحها – أنی ههناکنت قبل میلادی ، وانی بعضها ، وقطعة منها، لو علم الناس. وهي جمـة الحالات، وان كان ظاهرها لا يكاد يلحقه تغيير، وأقوى مايروعني من أطوارها، فقدانُها الوعي، فلو نَفْخ في الصور ما تنبهت . وقد تبدو لي كأن يد القدرة التي بسطتها قد مذتها وانصرفت عنها وشغلت بسواها فيدركني عليها العطف. وكثير ما خيل إلي كأنى ألمح فيها عروق « العلة الاولى » وشرايينها وأنسجتها ، واني أحس خفقها وأسمع نبضها . وهي اسلي تفكك ذراتها ، كلُّ كامل في رأى العين وفي إحساس القلب. وربما توهمتها مختًّا عاريًا يُنشيء مالا يدري . وقد يتمثل لي فيها رأى ُ أرضنا – أو ما أحسبه رأيهـا – في الحياة والمساعي حتى لأكاد أسمعها تقول بلسان هذه الصحراء للناس أو للمقادر

« ما جدوى هذه المساعى ؛ ما خير أن تزخر على ظهرى الحياة ؛ لاية غاية أو فى أى سبيل إرهاقى وكدى و إملالى على الإدهار ؛ انه عبث متواصل فى الوسع رفع مؤونته بالمحمو والسلب . وقد تكون لهذا حكمة ، ولكنها حكمة كانت تكون عندي أعدل لو أنها شاءت ألا تكون هذه الحيوات »

وما ضربت فى هذه الصحراء، أو صافح وجهى نسيمها، أو سفت الرياح على" رمالها، أو أدرت عيني فى عربهما الازلى، إلا هتف بى من ناحيتها هاتف بقول ابن داود

« باطل الاباطيل ، الكل باطل . ما الفائدة للانسان من كل تعبه الذي يتعبه تحت الشمس ؟ دور يمضي ودور يجيء ، والارض قائمة الى الابد . . . كل الانهار تجرى الى البحر ، والبحر ليس علان . . . كل الكلام يقصر . لا يستطيع الانسان أن يخبر بالكل . العبن لا تشبع من النظر ، والاذن لا تمتلى من السمع . ما كان فهو ما يكون ، والذي صنع فهو الذي يُصنع ، فليس تحت الشمس حديد . . .

« أنا الجامعة ، كنت ملكا على اسرائيل فى اورشايم ، ووجهت قلبي للسؤال والتفتيش بالحكمة عن كل ما عمل تبحت السموات... فاذا الكل باطل وقبض الربح ! »

وانا أيضاً كالجامسة ، وجهت قلبي الى المعرفة ، وامتحنتُ نفسي بالسؤال ، وعللت روحي بالتفتيش « بنيت لنفسي « آمالا »

غرست لنفسى «أوهاماً » عملت لنفسى جنات وفراديس غرست فيها «أحلاماً » من كل نوع ِثمر . . . وهذا كان نصيبي من كل تعبي... قبض الريح ! »

واستنفد العناء مجهودى كما تنفد السحابة أراقت ماءهاعلى الارض. وكل بما عنده يجود! زرعت حصى فى ارض صفوان وهذا حصادى ، وقبضت الريح من كل تعبى تحت الشمس وهانذا أؤديها الى القارى، وأطلقها عليه كما تلقيتها لويقنع الطالب المدل! وقد خرجت ، كما سيخرج القارى، وكما سنخرج جميعًا من هذه الدنيا، وليس فى يدى شى، مكا

ارهيم عبرالقادرالمازني

سبتمبر سنة ١٩٢٧



مصت شهور لم كتب فيها كلمة في الادب، فيها كلمة في الادب، لأني كنت أقرأ ! والقراءة والكتابة عندي نقيضان، وقد كنت – وما زلت – أمر، أي يتعذر عليه، ولا يتأتي له، أن يجمع بينهما في فقرة واحدة، ولكم أطلت الفكرة في ذلك فلم يفتح الله علي بتعليل يستريح اليه العقل و يأنس له القلب. وما أظن بي الا أن الله، علمت قدرته، قد خلقني على طراز «عربات الرش» ! التي تتخذها مصلحة على طراز «عربات الرش» ! التي تتخذها مصلحة

التنظيم - خزان ضخم يمتلى ليفرغ ، ويفرغ ليمتلى ! وكذلك أنا فيما أرى : أحس الفراغ في رأسى ، وما اكثر ما أحس ذلك ! فأسرع الى الكتب ألتهم ما فيها وأحشو بها دماغى هذا الذى خلقه الله لى خلقة عربات الرش كما قلت ! حتى اذا شعرت بالكظة ،

وضايقنى الامتلاء، رفعت يدى عن ألوان هذا الغذاء وقمت عنه متثاقلا متثائبًا مشفقًا من التخمة ، فلا ينجيني الا أن أفتح التقوب وأسلح ٤٪ وهكذا دواليك !

ولكم قلت لنفسى: أهذا الذي ركبه الله لك يامازني بين كتفيك رأس كرؤوس الناس أم معدة أخرى ؟؟ وأداة نظر وادراك وتفكير هو أم مخزن يكتظ حينًا و يخــاو أحيانًا تبعًا لانتقال الاحوال بان ٧ والحق أقول أن الجواب يعييني ! واذا لم أكن قد رَكبتُ من الوهم شرالحمير! فإن الناس في الاكثر والاعم انما يعالجون الكبتابة لأن في رؤوسهم فكرة أو خالجـةً ، كائنة ما كانت ، يبغون العبارة عنها والافضاء بهماً، ولست أراني كذلك، ولقد مخيل إلي في بعض اعتقاديه برما أحسه من جيشان الصدر واضطرابه ، فأذهب ألتمس الى جانبي و يحاول أن يقبض على الدخان الذي يتصاعد من سيجارتي، وأنا أضحك من هذا الذي يحاوله ، وألهو به وأقول انه يجرب في عالم المحسوسات بعض ما أعانيه في عالم المعنو يات! وكثيراً ما يدفعني الى الكتابة احساس غامض إلا أنه من القوة بحيث لا يسعني مفالبته فأتناول القلم، وأنا كالمسحور، وكأن القلم هو الذي يثب الى يدى، كما ينجذب الحديد الى المغناطيس، وأسرع في الكتابة وأمضي فيها إلى غايتها المقدورة ، شأنى في ذلك شأن الذي يسير وهو نائم ا ينهض من

فراشه و يخطو، و يذهب هنا وههنا، و يتكلم أو يباشر بعض الاعمال، وَلَكِينَ وَعَيَّهُ لَيْسَ تَامًّا ، وارادته لا دخل لها في شيء مما يصدر عنه. وأحيانًا أفعل هذا : أسأل نفسي « أفي رأسك شيء ؟ » وأعني بالشيء ماله قيمة ، لا أي شيء على الاطلاق ، فتساورني الشكوك فأنقر بأصبعي على جوانب رأسي كمن يريد أن يتبين من الرنين مبلغ الحالو! وربا أسفت لانى لا أستطيع أن أتناول رأسي هذا وأن أقلبه بين كفي وأن أفعل به ما يفعل المرء حين يختبر البطيخ 1 ثم أقول لا بأس ا القلم حاضر والورق تحت عيني، فلاً قم حد هذا على صفحة ذاك ، ولا فتح ثقب هذه ﴿ الحنفية » ثم فلا نظر ماذا يقطر منها أو يسيل . أو َ لا يدير أحدنا صمام « الحنفية » أحيانًا ليرى أفيها أمايس فيها ماء ؟؟ نعم ! وكذلك أمتحن نفسي من حين الى حين كلما شَكَكَتْ وَكَبْرُ فِي ظَنِي أَنْ رأسي قَلَّهُ أُصِبِّحِ فَارْغًا ! وَلَا أَفْعِلَ هَذَا ، حين أفعله ، إلا على سبيل الاختبار وطلبًا للاطمئنان لا رغبة في الكتابة ولا عن قصد اليها. حتى اذا وجدت القلم يجرى وألفيت مراعفه تقطر، قلت الحمد لله ! وأقصرت !

وقد أبدأ المقال معتمداً شيئًا بعينه فيجرى القلم بخلافه اوشبيه بهدا أن تريد السفر الى الاسكندرية فتحملك رجلاك الى قطار يذهب بك الى السويس اوأحسب ذلك الما يكون كذلك لان الكلام يفتح بعضه بعضًا وقد يفتنك وأنت تكتب معنى يعن لك فيلهيك عما كنت فيه ويدفعك من طريقه الى غير ما قصدت اليه .

وقد تأخذ في كلام تحسبه هيئاً فتتكا دك الوعور وتتعاظمك العقبات فتميل عنه الى ما هو ألبن. ومن هناكان آخر ما أحتبه هو العنوان ا وكثيراً ما استخير الله في الكتابة على نية معقودة ثم أعدل في بعض الطريق عنها وأتحول الى سواها و يجي الكلام متناولاً طرفاً من هذا وأطرافاً من ذاك و يعجزني أن أختزل مضمونه في عنوان فأدع المقال بلا رأس وأقدمه هكذا الى الاستاذ أمين بك الرافعي فيضع هو – جزاه الله عني خيراً – ما يوافقه من العناوين ا

وأمرى مع الكتب أغرب، كنت في أول عهدى بها - أى منذ عشرين سنة أونحو ذلك -أذهب في أول كل شهرالي واحدمن باعتها فيتقدم الى العامل سائلا عن حاجتى فأبينها له فيرفع رأسه الى الرفوف و يدور حول نفسه وهو في مكانه ثم يلتفت الى وعلى شفتيه - دون عينيه - ابتسامة جهل وغباء، ويهز لى رأسه آسفاً. فأنحيه عن العلريق وأمضى الى الرفوف وأجيل عيني فيها وآخذ منها ما يروقني وأنصرف عن الحانوت بأثقل من حل حار! وأغرق فيها بقية الشهر الى مافوق الأذنين ان كان فوقهما شيء يستحق الذكر! وكنت لا أتخطى عتبة البيت الا متأبطاً كتابًا، ولا تمضى على ليلة الا طالعت في بعضها قليلا أوكثيراً وكانت الكتب أنيسي في وحدتى وسميرى في خلوقى، وكنت أستغنى بها عن متع الحياة ولذات العيش وأقول انها « تدخل في متناول الحس ، العواطف والمدركات وكل ماله وجود في العقل » متناول الحس ، العواطف والمدركات وكل ماله وجود في العقل » وانها توقظ الحواس الحامدة والمشاعر الزاكدة وتملاً القاب وتشعر

النفس كل ما تستطيع الطبيعـةُ البشرية احتاله وكلَّ ماله قدرة على تحريكها وابتعاثها، وتدرب المر، على الاستمتاع بتدبر عظمة الجلال والابد والحقءوانها تمثل ذلك للاحساس وتعضره للذهن وتكشف لنا عن وجوه الالم والحزن والحطأوالائم، وأنها تمين الناب على تعرف الهول والفزع والسرور واللذة وتخفق بالوهم على جناح الحيال وتفتنه بسحر عواطفه وخواطره ، وأنها تسد النقص في تجاريب المرء وتثير فيه تلك العواطف التي تجعل حوادث الحياة أشد تحريكاً لها وتجعله أشد استعداداً لقبول المؤثرات على اختلاف أنواعها ودرجاتها ، لانه ليس بالانسان حاجة الى التجريب الشخصى المتحرك فيه هذه العواطف بل حسبه « ظاهرُ » التجريب الذي تهيؤه له الكتب. والما تستطيع الكتب أن تقوم مقام التجربة الشخصية الواقعة بما تمثل للمرء لان كل حقيقة واقمة يجب أن تمثل في الرأى قبل أن يتعرفها الذهن أو تؤثر فيها الارادة ، ومن أجل ذلك كان سواءًا على المر، أن تؤثر فيه الحقيقة الواقعة بالذات أو يأتي التأثير من طريق آخر كالصور والرموز التي تمثل هذه الحقيقة، فأن في طاقة الانسان أن يصور لنفسه ماليس له وجود حتى يعود وكأن له جسماً يحس و يامس، فســيان عند الانسان أن يؤثر فيه الشيء أو مثاله، لانه يحرك فيه عوامل الفرح والحزن مشــلاعلى كل حال ، وسواء أكان الشيء حاضراً أم ماثلاً في الخيال بصورته، فان الانسان لايسعه الا أن يحس حركات الغضب والبغض والرحمةوالقلق والغزع والحب والاجلال والمجب والشهرة.

كنت أقول مثل ذلك وأصدقه، وكان مثلي كمثل أشعب الذي حكوا ان صِبية التَّغُوا به وأثَّقاوا عليه فأراد ان يصرفهم عنه فقال لهيم ان في مكتان كذا وليمة فاذهبوا اليها وأصيبوا منها،فلما مضوا عنه بدا له الأمركانه صحيح فذهب يعدو في أثرهم. وكما أن أشعب عاد بالخيبة والحسرة والسخر من نفسه كذلك انقلبت عن الكتب، فلا أنا أفدت شيئًا سوى قمع الشباب واضاعة فرصته واراقة مائه في تلك الصحرا، العارية، ولا أنا فهمت الحياة كما ينبغي أن تُفهم أو سددت نقصًا في تجاريبي أو استطعت أن استغنى « بظاهر » هذا التجريب عن التجريب الشخصي ، وشر من ذلك أنى اطلعت من هـذه الكتب على صورة أو صور الحياة ، ليس أكذب منها ولا أبعد! ولانكران انها أيقظت نفسي وفتحت عيني ونبهت حواسي وابتعثت مشاعري وجعلتني أشهد تأثراً بالحياة وتحركاً لها واستعداداً لتلق مؤثراتها ولكن أليس معنى ذلك انها جعلتني أتعس وأشقي مماكنت اكون لو ظللت أرتع في بحبوحة الجهل والغفلة والبلادة ولم أفز بهذه النعمة التي لم أعد بها غنيًا ؛ ماذا يكون لو أخذنا كنوز هذه العقول ورمينا بها من حالق للرياح والمدر ، كما أقول من قصيدة صنعتها بعد ان فطنت الى ما أضعت من عمرى ؟

كم غصت في لجة الحياة فما وكم نفضت اليدين من حجر فخل كأس العناء تسلبني ما ضربی او جهلت ما عامت أو لو نسایت الذی شمرت به أو لو سلوت الذي كانت به أو لو فقدت الذي فرحت به أثم صوت تعيه نبرته أثم عين تثمار نظرتُها وتنشر اللمذة المضيئة لي نعم لعمري في الارض زينتها وروضية العيش جد حالية كأنها لافترار بهجتها واهًا لقبريّها اذا اتسقت واهًا لسحر في لحظ نرجسها واهًا لأيكاتها إذا همس الـ لكرن أغصانهن ياأسفا أصبت في العزم ، لا الشمور ، فإن وان مددتُ اليدين خانهما

فزت بغير الصخور والحجر! حسبته درة من الدرر! كازى وتسحو سلاسل الخبر نفسی وما قد أفادنی نظری ؟ في كبرى الآن أو لدن صغرى ؟ على الذي كان فيه من سُكُر ؟ وما وجدنا في حدة الظفر ؟ إِلَىٰ ذِكرَ الربيع والزهر؟ أحلامَ نفسي في ريّق البكر حامًا من العيش جد مبتكر؟ من مسمع فاتن ومن نظر من زهــر مونق ومن تمر تُحير نطقاً لمدمن البصر أسجائه واستراح للشحر ا يسطو بوقع السجو" والفتر 1 نسيم في أذنها مع القمر! بعيدة من منال مهتصر أدرت لحظى في الشيء، لم يدر عزمُ الشباب الجرى وذي الاشر (٢) - الريخ

لشد ما أستجير بالحذر! عسى وراء الغايات متكدرى ؟ في حيث أمضى محشودة الزّمر حتى أراها تعلير كالشرر بها مضى وانقضى من العصر ؟ مع الصبي سورة من العصر الدور كانني لم أكنه في عمرى كانني لم أكنه في عمرى في العيش إلا تشبث الذكر من مازن غيره على الأثر

يذعرني الشيء كان يجذبني أحمل عبئاً من السنين فا ولى من الذكريات حاشية فهاتها أذعر الشجوب بها لم لا أيت الذي يقيدني الني أراني قد حلت وانتسخت وصرت غبري فليس يعرفني ولو بدا لى لبت أنكره كأننا اثنان ليس يجمعنا مات الفتي المازئي ثم أني

وما أحسبني بالغت ، فقد مات « الفتى » المازني حمّاً ولم يبق منه شي الله واني لأمر الآن بالمكاتب فأشيح بوجهي عنها وأغيض عيني دونها ، ويردني الكتاب بكرهي فأتركه حيث يقع وأهمله الاسابيع والشهور ، وإذا فتحته اكتفيت بأن أعبره تزجية للوقت ، ولم أبال من أي موضع بدأت ، وسيان عندي أن أقرأه من أوله الى اخره ، أو من آخره الى أوله أو أن لا أقرأه ، وقد تعاودني الحي القديمة ويتأو بني الحنين الماضي الى الكتب ، فأدافع نفسي عنها ما استطعت ، فإن عجزت وغلبت على أمرى طاوعتها على حذر وسابرتها متحفزاً ، وذهبت أتخير لها الكتب وأنتقيها ، ومهما يكن

من الأمر فلست الآن ذلك الذي كان كأنما يعبد منها دُمي وأصنامًا، ولقد اغتنمت أول فرصة سنحت فبعتما جملة وتحريت بعد ذلك أن أزداد جهلاً!

ولكن الزامر بموت وأصابعه تلعب اكم يقول المثل العامى الالعدادة حكم لا يقوى المرا في كل حين على مغالبته ، والنفس لاتطاوع المرا دائمًا على ماير يدها عليه من الخود والتبلد ، وقد يزعج المرا أن يرى نفسه يقضى أيامه بطين الجسد وحده ، أو بموتها على الأصح ، فان من الموت أن يستحيل الانسان جشة خامدة المتقد لا ينقصها إلا الرمس ، وما لا يصلح ساوى ومتعة قد يصلح دواءًا ، وعسير على من تعود أن يحس الحياة بأعصابه العارية أن يروض نفسه على التبلد و يخلد الى الركود ، فلا عجب اذا كنت أقبل على المطالعة حينًا بعد حين

好學學

ولقد قرأت في هذه الفترة الطويلة طائعة صالحة وأخرى غير صالحة من الكتب بعضها في الأدب والفلسفة ، على بغضى لها واستثقالي ظلها وعجزى عن فهمها ، وبعضها يزعمه واضعوه أدبًا وفلسفة وهو ليس من ذلك لا في كثير ولا في قليل ، واحسب القراء لا يعنيهم إلا ما أخرجته لهم المطابع المصرية ، وهذا هو الذي سنقصر مقالاتنا عليه ونحاول أن نعقد له فصولاً نستطرد فيها ومنها إلى أبواب من البحث متصلة بموضوعاته وسنبدأ «بحديث الاربعاء»

الذي وضعه صديقنا الدكتور طه حسين ولسنا ندري بأي كتاب آخر عكن أن تأني فان كتاب الدكتور يضطرنا الى النظر في امور عديدة ، والخلاف بيننا وبينه طويل يتناول أصول المسائل ، ولنا فيمن كسر كتابه عليهم من مثل ابي نواس و بشار وغيرها، وفي العصر العباسي كله ، رأى يناقض رأيه ونظرة تختلف عن نظرته ، وحسبك دليلاً على بعد ما بين الرأيين واتساع الهوة بيسهما قوله عن أبى نواس « أما ابو نواس فأمره غير هذا كله ، لم يكن عذرياً وما كان يستطيع ان يكون عذريًا، وهو الرجل الذي شك في كل شي ، ولم يؤمن إلا بالمجون واللذة يلتمسهما حيث يجدهما لا ينقيد في ذلك بحرج أو جناح ، ولم يكن عذريًا ولم يكن يتكلف أن يكون عذريًا وانما كان يسخر من العرب ومماكان العرب يتكلفون . لم يكن يتكلف العدرية والهاكان يهتم باللذة و بلذة غير التي كان يهيم بها عمر ابن ابي ربيعة » ... الى أن يقول « . . أن أبا نواس يكرهك حين تقرأ غزله بالغامان على إن تعجب بهذا الغزل رغم ما فيه من منافرة للطبعوالخلق والدين الخ » أما نحن فقد قلنا في المقدمة التي وضعناها للجزء الثــاني من ديواننا « فلا جرم كان الشاعر أحس الناس وأعمقهم حكمة وأصحهم ادراكاً لحلال الحنير وخصال الفضل -- نقول الفضيلة والحبير ولا نخشى أن يهز القراء رؤوسهم انكاراً فان الشعر أساسه صحة الادراك الاخلاق والادبي ، ولست بواجد شعراً الا وفي مطاويه ادراك اخلاقي ادبي صحيح، وعلى قدر نصيب الشاعر من صحة هذا

الادراك الادبي تكون قيمة شعره . ولا يتعجل القارى، فيحسب انا نقصد الى اظهار الاحساس الديني في الشعر فليس كلامنا على مادة الشمر بل على مصادره و ينابيمه ، ولا ينبغي كذلك ان يستخلصأن الشاعر يجب أن يكون صاحب مبدأ عملي لا يتحول عنه ، فقد كان بيرنز الشاعر الانجليزى وأبو نواس وامرؤ القيس متقلبي وجوه الحياة ومفااهرها ولكن نصيبهم مع ذلك من صحة الادراك الاخلاقي والأدبي عظيم، ولئن كان لهم معايب نؤاخذهم بها فقد أحالها الزمن هبا. لا قيمة له ولا وزن ، وأنت خليق ان تنظر الى ما ورا، ذلك . فان ابا نواس اصح مبادى، وانتي ضميراً من البحترى على كثرة ما تقرؤه للأول مما يروع و يخجل، وكذلك امرؤ القيس افطن الى معانى الفضيلة واعظم رجولة من ابي تمام وابن المعتز، ولم يكن الأعشى على حبه الخر واستهتاره بها وتخلعه فيها بالرجل الناضب الفضيلة الخ» الى آخر ما قلنا يومئذ وكان ذلك في يناير سنة ١٩١٧ ولقد غبرت أعوام ثمانية فلم تزدنا الا اقتناعًا بهذا الرأى الذى اشرنا اليه في ذلك الوقت اشارة من لا يحس ان المسألة تحتاج الى افاضة

ولقد سقنا لك هاتين العبارتين من كلام الدكتور وكلامنا لتعرف مدى الخلاف بين الرأيين ولتدرك ما فى المسألة من دقة وتعويص، لا يسع المرء حيالهما إلا ان يسأل الله السلامة



## بين البحر والصحراء ١١

أكتب هذا الفصل على شاطئ البحر الأبيض أو بحر الروم ، وقد كتبت الذي قبله على حدود الصحرا ، وللكلام ، كما للناس ، حظوظ ، والمعانى والخواطر أرزاق ، ولقد أذكر أني كنت ذاهبا الى مصر الجديدة مع طائفة من الاصدقاء فى واحد منهم شذوذ وكان يكتب فى الترام ! وانه ليكتب كلة « السؤدد » إذ انطفأ النور فظ « دالاً » فى الظلام ! ولو أنى كنت اليوم فى القاهرة وفى بيتى الذى اتخذته على « تمخوم العالمين » لكان الارجح فى الرأى والاقرب الى الاحتمال أن يجرى القلم بغير ما يسطره الآن ، فأن النفس كالزجاج الحساس تنطبع عليها وترتسم فيها صور ما يحيط بها ، ولقد كان العزم أن أقول غير ما أنا قائله ، ولكن المقادير قذفت بى الى البحر ، لا فيه والحد لله ، فتحلل العزم ، ومسح من اللوح ماكانت الصحراء قد نقشت عليه ، ولو خُيرت لاخترت من اللوح ماكانت الصحراء قد نقشت عليه ، ولو خُيرت لاخترت

مقامى القديم، ولآثرت أن أكون فى هذه الساعة التى أكتب هيها حيث كنت فى الاسبوع المنصرم: الى يمينى الصحرا، والى يسارى المقابر! واحدة تعلوبى، وأخرى تهبط، وأذا استأثرت معانى الأبد والجلال بالقلب ردته الى الدنيا ومصائر الحالق فيها هذه الأجداث المتلاصقة والعوالم الانسانية التى خرجت من الثراب وعادت اليه وتحالت واستسرت فيه.

غير أني ألفيت نفسي جالسًا على شاطيء بحر الروم أنظر اليه وأتأمل عبابه المزبد وموجه المتجدد، والشمس تنحدر عنه وتبسط عليه أشعتها المتوهجة، وأواذيه كقطع الجبال المتقلمة تتدفع الى الشاطيء وتستبق سيفه فيغيب بعضها في بعض وترغى وترعد وتصفر وتهمس وترقص وتضحك وتمحو ما أخطه على الرمل! ولا أدرى لماذا أذ كرنى هذا المنظر ما أنستنيه الآيام من الاقاصيص التي كانت تسلينا وتروعنا وتعمر بها فضاء حيواتنا الصغيرة ، العجائزُ من ذوات قرابتنا أو جيراننا، إذ يجلس الطفل منا الى إحداهن ويرهف أذنيه ويود لو صارت كل جارحة فيه مسمعًا ، وقابه الصفير يخفق وكلما أغربت العجوز في القصة وتبسطت في وصف الجان والمردة أو السحرة وأسهبت في سرد أعمالهم ، أدار هو لحظه خلسة في المكان كالذي ينفضه بعينه أو يخشي أن يظهر له عفريت من أحد أركانه ، وراح يدنو منها ويزحف البهاحتي يلصق بها، على حين كانت الفتياتُ الناهدات متكنات في سكون على حوافي النوافذ أو

الشرفات، ووجوههن الصبيحة، التي كأنما غذتها الورود'، يضينها القمر' الواجم السارى فى حاشية من النجوم اليتيمة العدراء التي ينقصها، مثلهن، الحبُّ ا

ولم يتغير البحر عما عبدته! كل شيء فيه كما كان في العصر الحالي الاالمدينة القائمة على ساحله فقد كانت في بعض أيامها الحوالي تشغل مكان أثينا فلم يبق لها من سالف عزها الاالبوم والسفسطائيون! حتى آلهة الاغريق استنكفوا على مايظهر أن يتراجعوا الى الاسكندرية بعد أن ثل الزمن عروشهم ونفاهم وشردهم عن ملك السماء، ولم يرض ملك السماء ذو الخصل البيضاء أن يأوى البها ويعوذ بها بعد أوليمبيا، وآثر عليها التشرد بصاعقته الحامدة، وضن بنفسه عليها زيوس وتجافى عنها وان كان لم يربأ بنفسه عن عزل أبيه وطرد أعمامه وعن الاستهتاك بين الغامان الذين كان يهبط الى الارض على خلقة النسر ليخطفهم و يصعد بهم إلى ملكوته و يكايد بقبلاتهم ووجه ا وكم عذلته في جنميد وأنبته على مشاربته في كأس واحدة في كان يقول لها مستهنراً لو شربت بعده من هذه الكاس لأقصرت ولم تلومي ا وشاهدي على صحة الرواية « لوسيان ا »

وما وقفت قط على هذا البحر الاأحسست أنى مثله ، و إلا هممت أن أنظم هذه الابيات مرة أخرى :

أنا البحر - لاكرمًا ! - إننى تكفل بالفقر لى المفضل ١٩ ولكننى البحر ما إن له قرار وما أن له موثلً

وتجلده الريح إن زمزمت جنوب لها أو زفت شمأل ويجذب أمواهه كوكب ويدفعها وهو لا يحفل ومن دونه الحظر الأهول وفي سره ثورة تشعل فيهزمه الرمل والجندل بنفسی فن دا عسی بنشل ؟ أصارع تياره جاهداً وفي أذني رعده المرسل وأومى الى الناس لو أبصروا ﴿ وقد يخطى والعونَ من يسألُ ﴿ فهل عاذر إن ونت همة ونا، بما يحمل المثقل ؟ الى شاهد صادق يعدل الخ

وفی قاعه دره راسب وتعتام صفحته ركدة ويلتمس الشطأ مستروحا أنا البحر، لكنني غارق وهل شاهد ۽ أن بي حاجة

وكأنما ضاق صدرى بما أجن وقلبي بما أثار البحر من خليط الذكريات وحرك من الآمال، فنهضت عن الصخرة التي كنت قاعداً عليها ودهورت هذه الابيات في أشداقي وانطلقت أنشد الريح إياها!! ومن عساني أنشد سواها ؟ في أي اذن غير اذنها أفرغها أو أهمس بها ؟ في أية نفس انسانية أجد لنفسي كهاً يتجاوب بأصداء عواطفي وخوالجي ؟ عند من من الحلق أفوز بالتجاوب الذي تمنحنيه الرياح؟ أين في الناس وردتان تميلا ن معًا للنسيم من حيث جاء؟ كا تساءلت قديمًا ؟ ثم أهبت بقصائدى التي لم أنظمها - قصائدى الجياد التي لم تندّ قط عن صدري وان كانت تعمره ، ولم ينطلق بها السانى وان تكن على طرفه ، والتي لولا مشيئة الاقدار لذهبتها بأصيل هــذه الشمس الغاربة ونسجت منها تاجًا لرأسك الذي يتوسد النراب، ولفصلت من زرقة السهاء الحالية بنجوم الليل المتوامضة وبوبًا متألقًا ينسجم على كتفيك و ينسدل الى قدميك !

وغابت الشمس وانتشرت على الارض غيابات العلفل، فعدت الى مقعدى أنظر الى الموج المشرئب، وجاش صدرى مثله وجعلت طيوف الماض تبرز من ظلامه وتخطر أماس ثم تغيب ويافها ما هو أظلم، ولكن طيفًا واحداً ظل ماثلاً لعينى فى حيمًا أدرتها، ومالنًا شعاب نفسى بالاحساس به، ومناجيًا لى من زفيف الرياح وتهزم الامواج، وفيه وفى تمثل الحب المفقود والأمل الضائع ا وخامرنى هذا الخاطر وأخ على حتى خلتنى جثة غريق ردها الموج الطاغى الى رمال الشاطى، ا ولج بى هذا الوهم حتى ملت عن الصخرة الى الرمال ورقدت عليها وأومأت الى الامواج أن اركدى فقد ذهب كل ورقدت عليها وأومأت الى الامواج أن اركدى فقد ذهب كل شيء: انتسخ الامل وغاض معين الحب وجفت الحياة ا

ثم تناولت عوداً كان ملق الى جانبى، وخططت به كانت على الرمال البليلة، غير أن الامواج طغت عليها وغسلتها وعادت بها ولم تترك لى حتى اسمى الذى رسمته فى آخرها! فياما أوهى العود وأخون الرمال وأطغى هذه المياه المتحدرة!

بأى شيء إذن أكتب ؟؟ أأقتطع جذع شجرة بلوط وأغسه في بركان وأسطر به ما أريد على صفحة الساء ليبتى ١؟!

## \* \* \*

ولكم وقفت من قبل على شاطئ هذا البحر بعينه ، وفى مثل هذا الأوان ، مجيلا عينى فى قبة السماء اللازوردية ، ومرسلاً لحاظى فى البحر والرمال والصخور ، وقائلاً لذوات المناقير السوداء إذ تعب بها من الماء وتلقط ما يتقاذف منه : « أيتها الاطيار ! أن حياتك مرة مشنوءة كطعامك وشرابك ! واشد ما أتمنى أن أعطيك مما أعطانيه الله ، وأن أنشقك ما أشمه من الازاهير والرياحين ، وأطعمك مما آشعر وأن أشعرك آكل من لحم غريض وخضر مستطابة وفاكة شتى ، وأن أشعرك ما أشعر وأتمتع به من لذاذات الحب المتبادل ! فأن لى لشريكة ما أشعرى وأوبتى الى وكرها ومشتاقة رجعتى الى عشها »

وكانت الأطيار تقضى وطرها وتذهب عنى ولا تحفل غبطتى ولا تبالى طعامى ورياحين أنفى وعينى ونفسى ، وما أظنها الآن الا قائلة لى « يا من كان يفاخر بغبطته ما ذا أنت اليوم؟ ما ذا صنع الله بآمالك التى أنشأتها وربيتها واعتززت بها ، وأحلامك التى نسجها قلبك حول حياتك؟ انظر الظامة التى تغشى ذهنك! وتأمل الحفافيش التى تمرح فيه ا اليس الماء الملح الذى نكرع منه وقذائف البحر التى نلتقطها أهنأ وأرغد؟ »

فأطرق وأقول: أى والله صدقت اولشد ما أتمنى أن يكون لى منقارك الاسود!

V V 🛊

كلاً! صحرائي أرفق بي من هذا البحر العاتي الذي لم يتغير منه شيء، والذي يهيج النفس الى ما بها، ويُعديها، فتجيش مثله وتتدفع فيها العواطف وتتلاطم وتنزاخو، ومن لى بالقدرة على نقل هذه الصحراء التي ألفتها وأحببتها ، معي في حلى وترحالي ، وفرشها و بسطها حولي في حيثًا أكون من الارض ؟؟ نعم ليت هذا في وسع انسان ! ! اذن لاستطعت أن اطويها كلما غادرت بقعتها ، وان الفها مع ثبابي واشيائي في حقيبتي ، حتى اذا نزلت مكاناً واستوحشت نفسي أنست بأن اخرجها وانشرها امامي واتأملها وأذكر بها ليالي فيها بما اشتملت عليه من خير وشر، وسرور وحزن، وغبطة وأكتئاب، ورضى وألم، ومرن أحق بها منى أو بي منها ؟ مالى وللماء الذي لا تطمئن اليه قدم ولا يُثبت على حال ولا ينفك ينقلب فيه القديم جديداً ، والماضي مقبلاً ، والقبل مدبراً ، ولا يفتأ بعضه يفني في بعض ؟؟ ولعل السب في حبيها وايثارها ان بي مشابه منها! وأني أجتلي في انبساط رقعتها وترامي اطرافها وتقاذف ارجائهـــا وجدبها وعريها وتجردها من كل زينة تحفل بها رقع الارض الاخرى، صورةً من نفسي التي تنبسط للحياة ولا تزيد الحياة بها، وللدنيا لتُحسب عليها ومنها ، ولا تزيد الدنيا بها عماراً ، وعسى أن يكون كافي بها للَّهُ كَرِيَاتِي ومعاهدي فيها ، وعلى انه أي داع يستوجب ان اعلل هذه « العاطفة » التي انطوي عليها للصحراء ؟؟

ولما كنت مع الاسف لا استطيع ان انقلها معي الى حيث اذهب فاني أكر اليها راجعًا على جناح الخيال، واراها بضمير الفؤاد كما خفيت عن عيني. وإنى الآن لأتلفت من البحر اليها، وأنقل عيني في جنباتها واسرح طرفي في ارجائها ، وحسبك من قوة شعوری بها، ومن فرط استیالها علی خاطری واستبدادها بنفسی، انى نظمت هذه الابيات في بقعة منها فيها آثار بلدة الفسطاط، أناحي مها ليلة سهرتها بها وعهداً كان لي فيها:

عجب 1 فان نفسي ، كما قلت ، بالصحراء أشبه واليها اقرب !

أما بلدة الفسطاط ما انت بلدة ولكنما طيف لمؤتنف الحفض طواك قضاء الله في الارض حقبة وانشرك الانسان نقضاً إلى نقض خطوط وانقاض كا جاهد الفتى ليحيى ذكري وهي تمعن في العمض خراثب من حولي وفي النفس مثلها وكم خلت نفسي بعض ادراس نؤيها قضيت بها ليلاً طويلاً قصيرُه فوا أسفاا لو ههنا كنت لأنثني لأوحشتني لماخلت منك رقعتي أآسفة للموت أم أنت يا ترى

وأهول منها، ويل بعضي من بعض! فأقررت حتىكان يفزعني نبضي! ومل تقصر الليلات من شدة المخض؟؟ قصيراً على" الليل ذو الطول والعرض ا ولم تؤنسي ذا وحشة في حشى الارض اراحك مني الله ذو البسط والقبض ؟ فانت ترى كيف تغلب طيف الصحراء على البحر المائم، ولا



كلة في الاساوب أولاً . . .

لنا في الاسلوب رأى قديم يعرفه من يعرفنا، ذهبنا اليه في صدر حياتنا، وثبتنا عليه الى يومنا هذا، ولسنا نتخذ من الثبات على رأى مفخرة، فانه لا يخفي علينا ان هذا «قد» يكون مرده في بعض الاحيان الى الافلاس العقلى - ان صحح هذا التعبير - أو الى ضعف الحيال، او غير ذلك مما أترك القارى، استقصاءه اذا شاء، فقد علمتني الايام ان اكون أرفق بنفسي من ان ارهقها او احمل عليها اكراماً لسواد عيون القراء!! ولماذا لا يتكلف القارى، شيئاً من النصب؟ ولله، فاعلم، معشر فقراء العقول، يفرح احدهم ان يكون له رأى ما، فيضن به ويحرص عليه، ولسنا من هؤلاء فيانرجوا وسنبسط رأينا ونعيده بأوضح مما فعلناه قديمًا حين كنا نعتقد ان المسألة ادخل في باب البديهيات من ان تحتاج الى افاضة او تحتمل اسهابًا، فنقول ان الغرض الاول من الكتابة على العموم هو الإفهام اسهابًا، فنقول ان الغرض الاول من الكتابة على العموم هو الإفهام

أونقل الخاطر من رأس الى رأس ، والحالجة ، كانت ما كانت ، من نفس الى نفس ، ومعلوم ان الالفاظ ليست هي المعانى واغا هي رموز نفس الى نفس ، ومعلوم ان الالفاظ ليست هي المعانى واغا هي رموز لها ، تدل عليها وتشير اليها ، كا تفعل اعاءات الخرس التي يتفاهمون بها ونظراتهم وحركات وجوههم واصواتهم القليلة التي يستطيعون اخراجها ، ولو ان اشارات الخرس كثيرة كالالفاظ في اللغة ، لوفت بكل غرض تعين عليه الالفاظ ولأغنت غناءها ، وغير منكور ان الالفاظ مها بلغت كثرتها ، محصورة ، وان المعانى على خلاف ذلك لا آخر لها ولا نهاية ، ومن هناكان لا معدى عن العناية بانتقاء اشف الالفاظ عن المراد واحكها اداء للمقصود ، والاكان الكلام لا خير العائل تحته ، وماذا عسى ان تكون قيمة كلام لا يؤدى الغرض منه ولا يفهم منه قارؤهاو سامعه الاكا يرى المرء في الضباب الكشف ؟ ؟

فالإفهام او نقل الخالجة على العموم الى نفس اخرى هوالغرض الاول من الكتابة على وجه الاجمال واكن هذه ليست الا درجة اولى فوقها اخرى يحاول من يسميهم الناس ادباء وشعراء ان يرقوا اليها، وهي طبقة الكتابة الفنية التي لا يكون المطلوب فيها مجرد الافهام وايلاج المعنى او الخاطر ذهن القارىء بل التأثير، وكما ان الانسان لم يكتف بالاصوات الكلامية وابي الا ان يغني وان يرفع عقيرته، حين مجس الحاجة الى ذلك او الرغبة فيه، بتواليف صوتية تطربه وتشجيه، وكما انه لم يسعه ان يقنع من المساكن بها يقيه الشمس

والرياح والامطار والضوارى، ومن الثياب بجا يعينه على احتمال الاجواء المختلفه ويستره، بعد ان ارهفت الحياة احساسه ورققته، ومن الطعام بما يسد الرمق ويدفع غائلة الجوع ويؤتيه القوة، ومن المراكب على انواعها بما فيه الكفاية فحسب، نقول كما ان الانسان ابت له طبيعته التي ركبها فيه خالقه، الا ان يجاوز ما تتطلبه الفسرورة القصوى في طعامه وشرابه وملبسه ومسكنه وفي كل شيء آخر، القصوى في طعامه وسراعلى الاكتفاء من الكتابة بجا تُبلغ اليه من الاغراض الاولى، وطمع فيا هو اكثر من ذلك و بغى ما وراءه الاغراض الاولى، وطمع فيا هو اكثر من ذلك و بغى ما وراءه فشأ الادب

وليس من الضرورى ان يكون المرء على جانب عظيم من الثقافة والمهذيب ليطلب الفن فى حياته ، فان الانسان حيوان فنى ، وانك لتجد الرجل الأمى الكثيف العقل « السميك » الوجه يضفر شعر حماره و يفرقه و يرسله على صفحتى عنقه و يفضض له لجامه و يذهب سرجه و يركبه مترفقاً و يشى به مختالاً و ينزل عنه و يسايره و ينظر اليه بادياً من بعيد ومن قريب و يربته و يلاطفه و يسح له وجهه وقد تفيض نفسه سروراً بمنظره فيقبله ١؟ ولو انه كان لا يتخذه إلا مركباً يريحه من عناء السير وجهده ، لما كلف نفسه ان يحليه ولما عنى بتجميل ادواته من سرج ولجام وغير ذلك ، و باراحته جهد طاقته ، بتجميل ادواته من مظهرها العناية بتجميل اتانه!

ولكن الحير ، والحمد لله اليست كل ما يكن ان يكون مظهراً لهذه العاطفة الفنية 1 وما يستطاع في عالم الحمير واشباهها من أبناء ابينا الشيخ آدم رحمة الله عليه وغفرانه له ! يستطاع مثله في عوالم الكتابة والشعر والموسيق والتصوير، وما منا الا من يبغى ان يكون فى فنه افعل باللب وأسحرَ للقلب وأملاً للمين وأوقع في النفس ، ولكن الكتابة لا تكون فنية من تلقاءنفسها، وانما تصير كذلك بما يحدثه المرء فيها من الصور، وما يوفق اليهمن الاحسان والتجويد، ولا بد لذلك فما نظن! من صحة النظر وسلامة الذوق وصدق السريرة والاستعداد، فإن الالفاظ موجودة ، وهي ملقاة في طريقنا جميمًا وعلى طرف كل قلم ولسان ولو ان العبرة كانت بالالفاظ وحدها . وكان المعول على مقدار محصول المرء منهالكان أكبر الادباءهم جماعة اللغويين والحفاظ، ولكان ابن منظور والفيروز بادى مثلا شيخي ادباء العرب وشعرائهم ، كذلك الموسيق اصوات،وليس يعيى أحداً أن يتوفر عليها ويحذقها ويمهر في توقيعها، وقد لا يعجزه أن يصنع بضعة ألحان قليلة اوكثيرة، ولكن ليس كل احد بمستطيع أن يكون بيتهوفن أو فاجنر او شو بان ،والتصوير ووسائطه، ولكن العلم بها و بأصول الرسم وقواعده ليس حسب المرء ليكون مصوراً حتى من الاوساط فضلا عرب الفحول من أمثال روفائيل وتيتيان، وما لنا لا نسوق الامثال ممــا هو ألصق بحياتنا

اليومية ؟ خذ صناعة النجارة مثلا وقل لى لاذا لا يستطيع كل نجار أن يكون ككل نجسار؟ ما السرفى أن واحداً يُخرج قطعة تدخل السرور على كل نفس وتحب أن تتعلق بها وتنهل عندها كل عين ، على حين يُخرج لك غيره ممن لا يقلون عنه علماً بالصناعة ودر بة عليها مالا يروق ولا يعجب ولا يعدو أن يكون قطعة منجورة وأخشاباً بعضها الى بعض والسلام؟ نريد أن نقول ان فن الكتابة ، ككل فن ، يتطلب استعداداً طبيعياً وأنه - ككل فن أيضاً - لاغنى عن الجمال فيه وماذا يكون قولك فى رجل يزعم ان سيغنيك ثم لايسمعك الا أصواتاً متنافرة أو ضوضاء منكرة ؟ أو فى آخر يقول لك هدف صورة فنية قاذا نظرت اليهالم تلمح فيها ما يجزها عن النقل الفوتوغراف؟ وكالنقل الفوتوغراف الكتابة ألعادية التي لا يقصد منها الا الى وكالنقل الفوتوغراف بلافهام ، وكالتصوير الفنى لغة الادب

ولا يغهم أحد من كلامنا أننا نقصد الى التكلف و إثقال الكلام بالحلى والزينة ، فما يخطر لنا شيء من ذلك ، وانما نعنى ان الادب فن، وأنه لا بد في كل فن من الاحسان والتجويد، ولكل امرى، طريقة هو مؤثرها أو موفق اليها لابراز المعنى في أحسن معرض، وليست المزية في التأنق والتحبير فان للجمال العاطل أيضاً موقعاً حسناً وروعة ونضرة ، بل المزية في ابراز المعانى في أحسن حلاها كيفا وروعة ونضرة ، بل المزية في ابراز المعانى في أحسن حلاها كيفا كانت ، وكل ميسر لما خلق له ، فواحد يوشي الكلام و يطرزه ، وثان يرسله غفلاً ، وثالث يدق لفظه و يشف حتى لتتخطاه العين

كأنما يعرض لك المعانى فى ظروف من النور، ورابع يفرغ خواطره فى قوالب ملئت قوة وجمالاً وهكذا. والاحسان فى كل ذلك والقدرة عليه، ملكة لا تحصل بالمعاناة ولا تنهيأ بالدرس والتحصيل وان كان هذا مما يقويها و ينميها. ولا نطيل القول. فأيما رجل زيم نفسه كاتباً أدبباً وخلاكلامه من عناصر الجال فقل له لست به

والآن، ما رأينا في اساوب صديقنا الدكتور طه حسين؟! الحق أن هذا موضوع يدق فيه الكلام! ولقد بدأت الكلام وفي عزمي أن أفيض في بيان رأيي في الاسلوب ولكني لم أكد أسود بضعة سطور حتى الفيت نفسي أوجز وأوجز وأوصدكل باب مُوارَب في طريقي واضيق دائرة البحث ثم اذا بي اسأل نفسي ما رأبي في اسلوب الدكتور! ؟ ولقد تقمصني والله عفريت النقد! وأني لأحس ان عینی" قد احمرتا، و یبلغ من احساسی بذلك او توهمی ایاه انی اهم بالتطلع الى وجهى في المرآة ! ولا أكتم القراء اني صرت اؤمن بأن لكل منا شيطانًا ، واحسب شيطانى من احبث الشياطين ، فانه يزج بي في مآرق لا ارضاها لنفسي لوكان الأمر لي ، وان على مكتبي لاكثر من خسة عشركتابًا استطيع ان اتناولها بما شئت من النقد وانا آمن أن التي اصحابها اذ كنت لا اعرفهم ، ولكن شيطاني الخنيث ظل مخايلني بكتاب الدكتور حتى اخرجته من بين اخواته وقلت له : « تعال يا هذا » واخذت اقلب صفحاته كما يفعل المرء بالخروف يريد أن يشتريه لعيد الاضحى؟ ! والحق اقول انه اعجبني!

وانا التي الدكتوركل يوم واحادثه اكثر نما احادث نفسي، ولكم قلت لنفسي وهو لا يدرى : ه لا يا شيخ! دع كتاب الدكتور الى سواه ، فان للزمالة حقًا واجب الرعاية وستخجل ان تلقاه بوجهك هذا إن نقدته » ثم لا اكاد اخلو بنفسي حتى يهمس في اذني ذلك العفريت انامين : ان الادب فوق الصداقة والزمالة ، وان بروتوس كان يقول « انى احب قيصر ولكن رومية احب الى " » وان لك كتابًا كما له كتاب فلينقده اذا احب ، وليس من شأن النقد الادبي أن يفسد ما بين الصديقين . وهكذا حتى اقتنعت وتناولت القلم فكتب به الشيطان ما يأتى : —

« الله كتور طه حسين رجل أيس المحضر ذكى الفؤاد جرى القلب: تعجبك منه صراحته وتقع من نفسك رجولته وانفته ، ويعلق بقلبك اخلاصه ووفاؤه ، ويثقل عليك احيانًا اعتداده بنفسه ! ولما كان قد ألف ان يملى كتبه ورسائله ومقالاته ، فإن كتبه وحديثه ، حين يجد ، في مستوى واحد ، كائنًا ما كان ذلك المستوى ، فلست تفتقد في احاديثه ما تجده في كتابته من الخصائص والشيات، ويندر في غيره مثل ذلك ، ومن شأن الاملاء ان بحول دون مط الكلام وأن يجعل الجل قصيرة فلا تطول مسافة ما بين اولها وآخرها : وان يغرى بالتكرير والاعادة الى حد ما ، كما هو الشأن في الخطابة ، ومن هنا كان اسلوب الدكتور طه خطابيًا ، او قل ان الصبغة الخطابية فيه اغلب من الصبغة الكتابية ، وخصائص تلك ومميزاتها اوضح ، فيه اغلب من الصبغة الكتابية ، وخصائص تلك ومميزاتها اوضح ،

فهو فى الأغلب والأعم يوجه الخطاب الى القارى كما تفعل حين تحادث جليسًا لك، ويقصر جمله ويؤكد عباراته بالتكرير والاعادة، ويلتمس التأثير من طريق ذلك، حتى لتحس وانت تقرأ كلامه كأناكان يهز قبضة يده حين بلغ هذه العبارة، ويومى بأصبعه لما وصل الى تلك الى آخر ذلك.

« والخطابة فن مختلف جداً عن فن الكتابة ، واحسب انه لوكان الدكتور قد القيهذه الرسائل ولم يكتبها، لما جاءت إلاكاهي الآن، ومن شاء ان يكون منصفاً وان يوفي كتابة الدكتور حقها ولا يعدو بها مكانها فلينظر اليها بهذه العين وليزنها بما توزن به الخطابة لا بما تقدر به الكتابة .

« اذن أنا اخرجها من عالم الكتابة ؛ نعم ا ولا اراها الاخطباً مدونة . ولست اريد ان اقف حتى هنا . بل ازيد على ذلك واضيف اليه انها خلت من مزايا الفنين جميعاً . ا فاما مزايا الكتابة فقد عطلت منها لأن صاحبها عليها املاء ثم لا يعود اليها بتنقيح او تهذيب ، ولو انه كان يتعهدها بعد ان عليها بشيء من الاصلاح لخلت على الارجح من اكثر ما فيها من التكرير ولعولج بعض ما يعتورها من العيوب ، ولكنه لا يفعل ، وقد صدق في قوله « اني ما كتبت فصلا الا وانا أعلم انه شديد النقص محتاج الى استئناف العناية به والنظر فيه ، وانا اقدر ان سيتاح لى من الوقت وفراغ البال ما يمكنني من استئناف وانا اعدر ان سيتاح لى من الوقت وفراغ البال ما يمكنني من استئناف العناية وهذا النظر حتى اذا فرغت منه ونشرته السياسة عرضت تلك العناية وهذا النظر حتى اذا فرغت منه ونشرته السياسة عرضت

لغيره في مثل هذه الحال العقلية التي عرضت له فيها معتزمًا ان استأنف العناية به والنظر فيه مستحييًا ان اقدمه الى الناس على ما فيه من نقص وحاجة الى الاصلاح ، والايام تمضى والظروف تتعاقب، مختلفة متباينة اشد الاختلاف واعظم التباين ، ولكنها كانت تحول داغًا بيني و بين ماكنت اريد من تجديد العناية واستئناف النظر ، وأى الكتاب وأى الباحثين لا يشكو مثل هذا في مثل هذه الايام التي نعيش فيها ؟ »

واما خاوها من مزايا الخطابة فلأنه لا يمليها على انها خطب تلقى بل على انها مقالات وفصول تقرأ، وان كانت طبيعة اعتياد الاملاء تجعلها اقرب الى الخطب منها الى الرسائل. ومتى كان هذا هكذا فأى غرابة اذا قلنا انها خالية مما لم يتحره فيها: اى من خصائص الخطب ومزاياها؟ وكما ان الخطب تفقد كثيراً من قوتها وتأثيرها فى نفوس الناس حين يقرأونها مكذلك مقالات الدكتور من عيوبها أن الناس يقرأونها ولا يسمعونه يلقيها!

« ولا شك ان اظهر عيب في مقالات الدكتور هو التكرار والحشو وما هو منهما بسبيل، وعندنا ان علة ذلك ليست فقط انه يملي ولا يراجع ما يملي بل الامر برجع في اعتقادنا الى سببين جوهر بين: اولها ان ما اصيب به في حياته من فقد بصره كان له تأثير لا نستطيع ان نقدر كل مداه، في الاساوب الذي يتناول به موضوعاته، وفي طريقة العبارة عن معانيه واغراضه، ولسنا نتحرج ان نذكر ذلك،

فانه اعرف بنا من ان يشك في عطفنا ، بل نحن أعلى به عينًا واسمى تقديرًا من ان نعتقد ان به حاجة الى هذا العطف ، وليس يخفي ان المرء اذا حيل بينه و بين المرئيات ضعف اثرها في نفسه، ولم تعد المكلمة الواحدة تفنى في احضار الصورة المقصودة الى ذهنه بالسرعة والقوة الكافيتين ، فلا يسمه فيا نعتقد الا الاسهاب ومحاولة الاحاطة ومعالجة الاستقصاء والتصفية .

« وثانى هذين السببين انه استاذ مدرس وقد طال عهده بذلك، والتعليم مهنة تعود المشتغل بها التبسط فى الايضاح والاطناب فى الشرح، والتكرير ايضاً، بل تفعل ما هو شر من ذلك : واعنى انها تدفع المرء عن الاغوار والاعماق، الى السطوح. و بعبارة أجلى تضطر المدرس ان يجتنب التعمق والغوص، وان يكتنى – ما وسعه الاكتفاء – عا لا عسر فى فهمه ولا عناء فى تلقيه. وتلك آفة التدريس ولولا انى اعرف كلفه به واقباله عليه وهشه له، لدعوت له الله أن يربحه منه كما أراحنى »

قال المازنى : وهنا صرف الله عنى السوء واذهب عنى الشيطان فوضعت القلم وانا احمد الله على ان لم يستكتبنى إلا هذا التحليل البرىء.



مما يحبيني في الصحراء أن لي فيها سميرين: أحدهما رجل ساذج لا يزال على الفطرة على الرغم مما يحمل من عب السنين على كتفيه ، ومن ثقل لحيته الكثة على خديه! وخير ما فيسه اله يسمح لى أن أمشط له شمراتها الطويلة وأفتلها ، بقرش يأخذه ؟ ! وناهيات به من منظر ليس أروح منه للصدر : منظر وجه حوله مثلُ الاطار من هذا الشعر المفتول، وفوقه عمامة خضراء ضخمة تهوى الى الحاجبين وتخفي حتى الاذنين ! ولصاحبنا هذا رأى طريف في صديقنا الدكتور طه حسين! فهو عنده من أولياء الله الصالحين! ولكتابه في نفسه روعةٌ وحرمة ، اذا رآه انبسطت أسارير وجهــه والتمعت عيناه ثم مد اليه كاتا يديه ، كالمتسول حين تدفع اليه صحنًا فيه طعام! وتناوله مُبسملاً محركاً شفتيه بما شاء الله، وسبحان الوهاب! وأمسكه مقلوبًا! فان صاحبنا بفضل الله أمي ١؟ وأخذ ينظر اليه ويُنغض رأسه المثقل بالعامة ويبسبس بشفتيه اعجابًا، وسر ذلك كله انه يعتقد – على مافهم منى ١- ان الدكتور لا يكلم الناس الا يوم الاربعاء ١! وانه يتناول فى كتابه سيرة والبة بن الحباب رضى الله عنه او حاد مجرد قدس الله سره ١! وأبى نواس القطب الاعظم ! وقد توسل إلى مرة ان أفرأ له شيئًا من فيض الدكتور فتعمدت ان أنشده للنواسي هذه الابيات :

مالى وللعادلات زوقن لى ترهات سعين من كل فج يامن فى مولاتى ولأمرنني أن أخلى من راحتى حياتى وذاك مالا ولالا يكون حتى المات والله منزل طه والطور والذاريات الر وصاد وقاف والحشر والمرسلات ورب هود ونون والنور والنارعات

ثم امسكت ُ لان الرجل كان قد سرى فى مفاصله كحميا الحمر فيعل يدق ركبتيه بكفيه ، ويهز رأسه فى كل ناحية هزاً عنيفا أشفقت عليه منه وخفت ان ينكسر عنقه . ومنذ ذلك الحسين صار النواسى قطبا والدكتور ولياً نفعنا الله بهما . آمين ! وبلغ من اكباره لصديقنا وحسن اعتقاده فيه ان سألني ان اشفع له عنده ليعطيه عهدا ! وها نذا اؤدى الرسالة ! فهل بلغت ؟ اللهم اشهد !

وثانى السميرين الانيسين سحلية . نعم سحلية ! واى غرابة فى ذلك ؟ الا يتخذ الناس الكلاب ويصطحبونها فى غدواتهم وروحاتهم ؟ الم يكن اباؤنا المصريون القدماء يعبدون حتى القطط ؟

والسحالي كثيرة في صحرائي هذه . ويظهر انها أحست مني الحب لها والشوق الى الاتصال بها فها خرجت الى الصحراء مرة أو جلست على باب البيت الا برزت لى السحالي من الشقوق وراحت تدور حولي مطمئنة غير وجلة . وتخطر أمامي وترفع لى ذيلها بالتحية ؟ و بعضها مخطط الجلد منقوش الذيل على نحو ما ترى على آثار آبائنا الفراعنة . وما يدرينا ويدريك العل هههنا هيكلا قديمًا مدفونًا ولعل هذه السحالي كهنة مسحورن! فان صح هذا فقد تكون على هذه الذيول القصيرة أسرار عويصة منقوشة لو ظفر بحلها واحد من أمثال « برستيد » لجلا لنا من أنباء القرون الخالية وحقائق الطبيعة الماكرة ما ينقب عليه أمثاله عبتًا في فدافيد الصعيد!

ولا بد لحبها والفتها اياى واطمئنانها الي من سر، وأحسبه انها لمحت في مشابه منها! أو كأنى بها تعتقد أنى كنتُ سأخلق على صورتها معدل بى خالق ، جلت حكمته ، الى ما هو أدنى وأهون . أعنى صورة الاناسى! فان كان هذا هكذا فلعله السبب فى أن عينى تقع على الشتوق بسرعة ، وانى كلما أمسكت عصاً الفيتُنى أعالج أن أغرسها فى الارض أو أن أحفر بها فى جوفها ، ولكم فكرت فى هذا فتمنيت أن يتيح الله لنا علما ذكيًا لبعًا يثبت تناسخ الارواح! اذن لكان هذا أبسط حل لهذه المعضلة!

وأنا ألاحظها وأجعلها قيد عيني كلا ذهبت تنساب على الرمال أمامي. ولقد خيل لي يومًا، وأنا أرامق واحدة منها، انها أطرقت قليلا

ثم رفعت رأسها الدقيق وحملقت في وجهي بعينين خلتهما عيني كاهن مسحور، وقالت لى بصوت أجش يفيض عطفاً ومرثية « مساكين أبناء آدم! ما أشد جهلكم وأقل استغناءكم عن الكتب . أو ليس هذا الذي بيمينك كتابًا؟ » قلت « نعم غير أنى لا أقرأه لا تعلم منه بل لأنقده» فابتسمت كالساخرة وقالت « وما أشد غروركم أيضاً! » ثم أمالت رأسها وأغمضت احدى عينيها وسألتني بلهجة مبطنة بالزراية « وأى كتاب تقرأ ؟ حدثني » فقلت « هــذاكتاب وضعه من يدعي الدكتور طه حسمين في بهض من كانوا يدعون أبا نواس وبشارا والحسين بن الضحاك وكالهم، فيما أرى من هيئتك، مغمور خامل الذكر لم ينتشر به الصوت الى عالمك!» فدارت حول نفسها من فرط الضجر دورتين أو ثلاثًا ثم لفت ذيلها حتى أدنته من رأسها ولبثت هنيهة تتأمل نقوشه الحفية السر، ثم التفتت الى وقالت « وما دكتورك هذا ؟ » قلت « استاذ في الجامعة يدرس الادب والتاريخ او كايهما أو لا أدرى ماذا 1 » فبدا عليه الاهتمام وتركت ذيلها يعود فيمتد خلفها على مهل ، وقالت « أدب ؟ ؟ وماذا كانت تخسر الدنيا لولم يظهر فيها ادباؤكم هؤلاء؟ بل لو لم تخلقوا فيها يا ابناء آدم ؟ أكانت تكف الارض عن الدوران؟ ام كانت تستوحش خلوها منكم رائحين غادين فوق ظهرها ومن جثثكم المرمة في جوفها ؟ ودكتورك هذا الذي يدرس فى الجامعة هل يستمع اليه احد» فقهقهت ، فغيظت وابتدرتني بهذا التعنیف « ماذا یضحکك یا هذا؟» فقلت « معذرة سیدتی ان كنت

اسأت الادب 1 نعم يذهب اليه الظاء الى المعرفة ليكرعوا من معين عامه وادبه . ولا نكران انه ليس سوى انسان ، لا سحلية ، ولكنه يعرف بعض الشيء . . . » فقاطعتنى بقولها « اجبني ماذا تخسر الدنيا او تخسرون انتم لو فقدتم هذا الكتاب بل ماعندكم من الكتب ؟ » فحز في نفسى هذا التحقير الذي تلج فيه ونهضت عن كرسى وقلت « أنى احتج يا سيدتى على هذه اللهجة واؤكد لك . . . »

ear de de

« اتكلم نفسك ؟ »

فالتفت مذعوراً الى مصدر الصوت فاذا قريب لى ينظر الى قلقًا وقد زوى ما بين عينيه ا فعدت الى كرسى وعالجت نفسى حتى ثابت الى ثم شرعت اطمئنه ولكن هيهات ١١٠٠٠

計 計 特

وقد كففت بعد ذلك عن محادثة السحالى العالمة واعتضت منها محادثة القراء ... ااغير ان اذفى ما انفكت تطن بقولها « ماذا تخسر الدنيا او تخسرون انتم لو فقدتم هذا الكتاب بل كل ما عندكم من الكتب ؟ » وانى لاردد سؤالها هذا الآن واعيده على سمعى و يؤلمني و يكوى غرورى الجنسى و كبريائي النوعى ان يكون الجواب سلباً قاطعاً ونفياً جازماً ، اى لاشى افأما الدنيا فلا تخسر شيئاعلى التحقيق . واما الناس فهبهم كأجهل ما كانوا او كأ كمل ما يمكن ان يكونوا علماً ، فما ارى هذا يقدم او ذاك يؤخر . اليس الفناء الشامل هو المآل

على كل حال ؟ أجيال تمضى وأخرى تأتى ، كالحيالات التي تتراءى للحالم، حتى اذا استيقظ المرم اختفت! كذلك الطبيعة تحلم بنا الآن ثم في الصباح يخلو رأسها من اشباحنا !! ولعن الله السحالي فقـــد سودتِ بسؤالها عيشي حتى لقد صرت كما اقول:

أرى رونق الحسناء في ميعة الصبا فيُوضع بي شؤم الحيال ويعنق و يُشهدنيها في التراب مرمةً وقد غالها غولُ الحمام الموفق!

ونطبق سؤال السحلية على كتاب الدكتور ونسأل نحن بدورنا: هل فيه من جديد ؟ هل زادت معارفنا به قليلا أو كثيراً ؟ أكنا نكون أجهل مما نحن الآن لو لم يكتبه! واذكر ان الأدب العربي ليس إلا بعض الأدب العالمي، وان الدكتور لم يثناول في كتابه سوى جانب واحد من فترة من عصر من عصور الأدب العربي ، والجواب على هذه الاسئلة التي أوحت بها الى السحلية اللعينة، نعم ولا. وأعنى بذلك أن الدكتور لم يزدنا عاماً بالعصر العباسي ولم يضف إلى ما نعرفه عنه جديداً ، فلو لم يكتب هذه القالات لما فاتنا شيء يذكر من هذه الناحية . ولكن هذه المقالات كشفت عن جانب من جوانب نفسه هو، لم يكن يتأتى لنا العلم به والاطلاع عليه لو فقدنا هذه المقالات. وهذا هو الذي ربحناه . والواقع اننا جميعًا نترجم لنفوسنا ونحدث الناس عنها وَنَكَشَفُ لهم عرب دخائلها حين نَكَتَب مؤرخين أو

مترجين أو متفلسفين أو ناقدين أو غير ذلك . واحسبني لم اعد الحقيقة حين قلت – والشاهد في البيت الخامس :

عِلَ الفتي طولَ الحياة ولا يُرى

على الموت إلا ساخطًا جدًّ واجد

و يطلب ، اما مات ، أن ينصبوا له

معالم تستجدی دموع الخرائد وتُبدی جراحاتِ الردی وکلومه

وتستمنح الأحياء ذكر البوائد

وينسج برد الشعر مسهر جفنه

لیسبی حریم الذکر حر القصائد بلی، ذاك دأب الناس، كل بنفسه

يعرفنا ، من صادر بعد وارد !

وديدنهم حتى تجف حياتنــــا

وتخلع ديباج الربيع المعاود ويسكن نبض الارض مثل قطينها

وتعلق اسباب الردى بالفراقد !

ولا يحسب أحد ان من الحسارة ان يعرفنا المرء بنفسه ولا يعرفنا بسواه .كلا! فهذا مكسب كبير وربح طائل .



بسم الله أبتدىء وعليه اتوكل ! فما بقيت مندوحة عن تقلد السلاح وملاقاة دكتورنا في الحلبة التي اختارها لنفسه وآثرها على سواها . وعزيز على أن انازله واقارعه ، فانى أنطوى له – او صرت على الأصح أنطوى له – على الحب والاحترام. وليتني ما عرفته ولا خالطته ! اذن لبقيت يدى حرة ترتفع حين تشاء وتهوى بكل قوتها على رأس كتابه فتهشمه ،أو لا تضيره وتوهى عظامها، على قدر ما فيه من مناعة وقدرة على المقاومة ، دون أن أجعل بالى الى صاحب الكتاب أو يبرز لى وجهه من كل صفحة فيه ، كأنما ظهر كتابه في الدنيا بفعل الهواء و بتأثير الجوكما ينبت العشب من تلقاء نفسه على الصخور، أما الآن فوا أسفاه ! ألف الدكتوركتابًا ودفعه الى الناس وقال لهم في تواضع كله كبر: هذا ما رضيت لكم ! وما هو بسفر اوكتاب «كما أتصور السفر والكتاب» وانما هي مباحث متفرقة « لست تجد فيها هذه الفكرة القوية الواضحة المتحدة التي يعبر عنها المؤلفون حين يؤلفون كتبهم » و بالغ في هذا الضرب من

التواضع المقلوب، فأعلن الى الناس انه لم يعن بهذه المباحث «العناية التي تليق بكتاب يعده صاحبه أيكون كتابًا حقًا» وانه يعلى « انه شديد النقص محتاج الى استئناف العناية والنظر » كأنَّما أراد أن يقول : الستم أهلا العناية وان في وسعى ان اؤلف خيراً من هذا الكتاب ولُـكُن لمن ؟ ألقراء الصحف السيارة وهم – فلا تنس !- جمهور القراء فى مصر ؛ كلا يا سيدى : « لم يكن بد من ان يتجنب ( الدكتور ) التعمق في البحث والالحاح في التحقيق العلمي اذكانت الصحف السيارة لا تصلح لمثل هذا »! ولكم وددت انا – انا المازني – حين قرأت هذه المقدمة التي صدر بهما الدكتوركتابه ، وقبل ان يصل حائك الاقدار ما بين اسبابي واسبابه ، ان اعلمه احترام القرا. ! ولكني خالطته فأحببته مع الأسف! واني لأتمرد احيانًا على هذه العلاقة الثي توثقت عراها بيننا، ويتقمصني عفريت النقد الذي لا يحابى الاصدقاء ولا يجامل الاوداء، فارفع بالفأس كلتا يدي واشب عن الأرض، واهم بالضربة تفلق اليافوخ، فيطالعني وجهه الساكن وجبينه المشرق، وهو جالس الى يحادثني ويقاسمني ما اعانيــه من المضض ويحمل عني شر شطريه، فتهي قبضتي وتفلت الفأس، وتهوى ذراعاي الى جانبي وتتملكني عاطفة فنية تجعلني اقول « خسارة ! نعم من الحسارة ان احطم هذا الرأس ! فان في الجبين لالتماعًا وفي العظام قوة، وفي التركيب متانة – وأولى بذلك كله ريشة المصور لا فأس التحطيم ومعول الهدم ! وليتني كنت مصوراً ! اذن لأنطقت هذا الوجه بما مجزعته قلم صاحبه ؟ » وهكذا كلا نويت للدكتور نقداً أراني امسح له جبينه وألاطفه وأربته ا وانى لأنقم من نفسى هذا ولكن ما حياتى ؟ لسب أرى لى خياراً : هذه هى الأسلحة ملقاة امامى . تتخطى يدى من بينها كل درع مسردة تتكسر عليها النصال ولا تنتق إلا درعاً من الكتان لا تق ولا تغنى ا وتدع المعاول والفؤوس والقواضب والسوط وتتناول ما هو بخيط الحرير أشبه . لا بأس ا ولنهرز له عزلاً من كل سلاح ا

وما أظن بالقارى الا أنه يقول وهو يتاو هذه السطور . وهل أنت أشد احترامًا لقرائك من الدكتور ؟ ألم تصدر «حصاد هشيمك » بكلمة قال كل من قرأها انها زراية على القراء وتضاحك بهم ؟ وجوابي كلا بالخيط الثلث ! و براءة الى الله من هذا الوهم الذي ركب بعض الناس ! وهل من الزراية والتهكم أن أقول ان هذا أقصى ما وسعه جهدى فان رضى عنه القراء فيها ولله الحمد والا فيا لا يصلح كتابًا قد يصلح وقوداً ؟ وفرق ولا شك بين أن أصارح القراء بأن هذا كل ما في الطوق و بين أن أزعنى قادراً على خير منه ؛ فأنا كما ترى أصدق تواضعًا من الدكتور : هو يستخف بقرائه ولا يراهم أهلا لان يتكلف من أجلهم « التعمق في البحث والالحاح في التحقيق العلمي » و ينشر لهم كتابًا « شديدالنقص محتاجًا الى استئناف العناية والنظر » وأنا على خلافه أقدر في هؤلاء القراء الذكاء والفطنة

فأسبقهم الى الحكم على كتابي على حد قول القائل بيدى لا بيد عمر!

ولم يكذب الدكتور حين قال في هذه المقدمة « ولقد يكون من الحق على لنفسي وللادب ولقراء هذه الفصول أن أعترف بأني ما كتبت منه (كذا) فصلا الا وأنا اعلم انه شديد النقص « محتاج » الى استئناف المناية به والنظر فيه » والدكتور رجل صادق صريح وقد اعترف فوق ذلك بأن الايام كانت تحول داعًا بينه وبين ماكان يريد « من تجديد العناية واستئناف النظر » وقد احسنت الايام عا حالت دون مرامه ، ولو انها اتاحت له ان ينقح ما يكتب ويتعقبه بالاصلاح ، لماتركت لنا معاشر النقاد من عمل نبيض به وجوهنا ونسوغ به طول السنتنا . فهل يسمح لنا صديقنا ان ننوب نحن عنه في تجديد العناية واستئناف النظر ؟؟ و يسوءنا اننا لا نحب ان نحاكي اسلوبه ونضرب على قالبه في ارسال الكلام . وليس ذلك لان اسلوبه الكتابي شاق يتعذر تقليده ، بل لان لنا اسلوبنا الحاص ومن فضل الله علينا ان ليس لنا فيه مقلاون ا

ولقد سمعت الدكتور مرة يقول ، وقد عرض ذكر أساو به ، مامعناه أنه لا يطمع من الشهرة في أكثر مما وفق اليه من كثرة المقلدين الذين يقتاسون به و يحتذون مثاله في طريقة الآداء وفي تأليف الكلام ، وعندى الساليب التي يسهل محاكاتها هي أخلى الأساليب من المياسم الشخصية والميزات الحاصة التي يختلف أخلى الأساليب من المياسم الشخصية والميزات الحاصة التي يختلف

بها كاتب عن كاتب ، أو بعبارة أخرى هي التي لا تنطبع عليها صورة بارزة مؤكدة من شخصية أصحابها . وتقريبًا لذلك من أذهان القراء نقول لهم أن المتنبى مثلاً ينطق شعره باسمـــه وينسب نفسه له، دون أن يحتاج القارىء أو السامع – اذا كان قد حصل شيئًا من الادب – الى النص على ان هذا البيت أو الابيات للمتنى . وما من مطلع على الآداب الغربية يعييه أن يفطن إلى أسلوب كارليل الانجايزي مثلا ولو سيق غفلاً من كل نسبة . والآن غلنسأل: من الذي استطاع أن يقلد المتنبي أو كارليل؟ اجمع أدباء الدنيا وشعراءها قاطبة وكلفهم ان ينظموا لك قصيدة على غرار المتنبي او يكتبوا فصلا على مثال كارليل يعجزوا جميعًا ويبوءوا بالفشل 1 ذلك لان الاسلوب صورة من النفس، ولكل ذهن التفاتاتُه الحاصة وطريقته في تناول المسائل وعرضها ، وكلا كانت هذه الخصوصيات اوكد واعمق ، كانت المحاكاة أشق والاخفاق فيها اقرب ، فهي لا تسهل الاحيث يكون الاساوب خاليًا من الخصائص التي ترجع في مرد امرها الى النفس وما رُكبت عليه وانفردت به . واليك مثالا من عالم الموسيق : ونعني به هـ ذه الاغانى الشائعة على الالسن والتي يسمونها « الطقاطيق » : يوقعها الرجال والنساء والغامان والاطفال على السواء توقيعًا مضبوطًا ، ولا يكادون يتفاوتون الا من حيث حلاوة الصوت وصلاحه للغناء ومعلوم انالذين وضعوا هذه الالحان

وصنعوا فيها هــذه الاصوات، هم من رجال الفن، وألكن الناس يصنعون اصواتًا مثلها في كلام غير كلامها، أي يقلدونها ولا يجدون فى ذلك عسراً ، اما الادوار الكبرى والقطع التي هي ادخل في باب الفن من الطقاطيق ، والتي يشتهر بها واضعوها ولا تُذكر في الاغلب والاعم، الامقرونة - على الاقل في الذهن - بأسماء اصعابها ، نشول اما هذه فما اقل مقلديها بل حفاظها ا وانت قد تستطيع ان تصنع بركة او مجيرة نشرع فيها على الزوارق ، وتأتى اليها بشتى الاسماك ، وتجعل لحوافيها صخوراً، وتنثر على سيفها الحصي، وتفرش الارض على مستدارها بالرمال، ولكن ايدخل في مقدورك ان تحفر لنفسك فيماشئت من ارض الله الفضاء بحراً اعظم طامي الموج، متدافع الأواذي، مختلف التيارات ، يتعاقب عليه المدوالجزر بتأثير القمرالذي في السهاء؟؟ فليس من دواعي الفخر ان يكثر مقلدوك وان يكونوا موفِّقين في الحكاية . ولعمري ماذا يبقى من المرء اذا كان يكتب على أساوب اذا رأيت تقليده حسبته الأصل ؟ ألا يكون الانسان في هذه الحالة عبارة عن صورة طبق الأصل من سواه ؟ ومعنى ذلك انه يكون انسانًا عاديًا من الأوساط، امثاله كثيرون، إذ كان لا ينفرد بشيء يرتفع به عن مستواهم

ومن حسن حظ الدكتور ان له مقلدين ولكنهم لا يوفقون كل التوفيق فيما يعالجون من احتذائه، لأن اسلوبه ليس خاليًا من الخصائص وان تكن من اللطف والدقة بجيث تخفي على مقلديه .

وأعرف اناساً يخلطون بين كلامه وكالام سواه غير أن هذا مرجعه الى ضعف التمييز وعدم التفطن الى الحنصائص الدقيقة التي لا تأخذها العين أول ما تأخذ

ウ☆☆

لا أعرف، ولا أستطيع أن أفهم، مسألة اسمها « مسألة القدماء والمحدثين » ولكن الدكتور الذي أثار نقعها بلا مسوع يبدىء فيها ويسيد، ويشغل بها من كتابه حيزاً كبيراً فلنسمعه يتكلم: قال « لم يخل عصر أدبي في حياة الأم التي كان لها نصيب من الأدب وحظ في انتمان القول واجادته من هذه المسألة ، مسألة القدماء والمحدثين . ولم تظهر هذه المسألة في عصر من العصور أو عند أمة من الأمم إلا أحدثت خلافاً عظياً وجدالاً عنيفاً وقسمت الادباء على اختلاف فنونهم الأدبية أقساماً ثلاثة : قسم يؤيد القدماء تأييداً لا احتياط في وقسم يظاهر المحدثين مظاهرة لا تعرف اللين وقسم يتوسط اولئك وهؤلاء و يحاول أن يحفظ الصلة بين قديم السنة الأدبية وحديثها وأن يستفيد من خلاصة ما ترك القدماء و يضيف اليما ما ابتكرت عقول المحدثين من غرات أنتجها الرق وأغرها تغير ما ابتكرت عقول المحدثين من غرات أنتجها الرق وأغرها تغير الاحوال وتبدل الظروف »

وهو كما ترى – أو فيما أرى أنا – كلام بحتـــاج الى ايضاح غلنستزد الدكتور سطوراً أخرى :

« وفى الحق أن الاختلاف بين القديم والمحدث ليس مقصوراً

على الأدب وحده . . . لأن الحياة الانسانية تقوم على أصلين لا ثالث لهما ولا محيد عنهما ، هما البقاء من ناحية ، والاستحالة من ناحية أخرى . فنحن بحكم البقاء وحاجتنا اليه مضطرون الى أن نصل بين أمس واليوم والغد ، مضطرون الى أن نصل بين القديم والجديد ، مضطرون الى أن نشعر بأن حياتنا الآن هى ، ان لم تكن نفس حياتنا قبل الآن ، فهى أثر قوى من آثارها ونثيجة لازمة من نتائجها . وضين مجكم الاستحالة والتطور مكرهون على أن نشعر بأن يومنا يغاير أمسنا و بأن حياتنا الآن ، ان اشبهت حياتنا امس من وجه أو وجهين ، فهى تغايرها من وجوه .

«واذن، فنحر بين الشعور بالبقاء، والحاجة اليه، وبين الشعور بالتطور، والحاجة اليه، مترددون في ميولنا واهوائنا وآرائنا فينا من يؤثر هذا الشعور بالبقاء فيغلبه على كل شيء في نفسه حتى تصبح غايته الحقيقية ألا يكون الا ابن أمسه، والاحلقة من حلقات هذه السلسلة المتصلة التي لا نعرف لها أولا ولا آخراً، وهي سلسلة الحياة، ومنا من يؤثر هذا الشعور بالتطور والاستحالة، فيكاف بالجديد ويرغب فيه، ويندفع في هذه الرغبة وذلك الكلف، فلا يفكر الا في شيء واحد، هو ان يعدو، وأن يعدو ما استطاع، الى يفكر الا في شيء واحد، هو ان يعدو، وأن يعدو ما استطاع، الى ماضيه، دون أن يقف فيفكر في حاضره، أو أن يلتفت فينظر الى ماضيه، ويشتد الحلاف و يعظم بين هذين الطرفين المتناقضين، ماضيه، ويشتد الحلاف ويعظم بين هذين الطرفين المتناقضين، بين أنصار القديم المسرفين في نصره، وأشياع الجديد الغلاة في

التشيع له . يشتد هذا الخلاف و يعظم حتى يشعر به أوساط الناس وجماعاتهم المختلفة التي تخضع للحياة وتحياها هادئة وادعة غير شاعرة بتطور ولا ببقاء ، وانما هي محققة لهذين الاصلين تحقيقاً طبيعياً ، غير متكلف ولا منتحل . تشعر هذه الجماعات الوسطى بما بين هذين الطرفين المتناقضين من جدال عنيف وخلاف عظيم فتتوسط بينهما ويظهر منها هذا القسم الثالث الذي هو خلاصة الامة والذي هو المحقق الوحيد المحقق الوحيد المحتقق الوحيد لاعتدال الطبع وصفاء المزاج والذي هو المحقق الوحيد للصلة الصحيحة المنتجة بين القديم و بين الحديث » اه

والآن أفهمت ؟ كلا ؟ ؟ ولا أنا ! وأحسب الدكتور أراد أن يتفلسف فأخذ بأيدينا الى أعماق مجهولة من الهواء الراكد فيا ورا المادة ولم يزد على أن أذكرنا تلك السراديب الرومانية التى تذهب في كل اتجاه والتى احتفرتها أيدى الناس بحثًا عما لا ندرى ! وخير لنا أن ندع الدكتور وشأنه في هذه السراديب ولنرفض أن ننحدر وراءه الى هذا الظلام الدامس الذي أفاضه على موضوعه ولنبق حيث نحن تحت سماء الله المجلوة و بين مظاهر الحياة والطبيعة ، وليهنه « البقاء والاستحالة » نسأل الله له المسلامة !

المسألة أبسط من ذلك: أدب خلفه لنا الآباء يحسبه بعض المعاصرين المثل الأعلى، وقد يكون كذلك أو لا يكون، و يتوهمون انهم يستطيعون بالمحاكاة أن يبلغوا مبلغهم، وانهم اذا استعاروا أجنحة النسور حلقوا مثلها في سماء الحياة، وان في وسعهم أن يوفقوا بين روح

العصر الحاضر وأساليب التفكير والحياة القديمة . وهناك قوم آخرون الأمثلي ومثل الدكتور لا يعنون أنفسهم بهذا التوفيق ولا يتحرون الأشيئًا واحدًا هو الابانة عما في نفوسهم . وهؤلاء فريقان : فريق يُعنى بأن يدرس براعات الادب القديم ، وفريق لا يكترث لذلك . فالأمركا ترى لا يحتاج الى كل هذه الفلسفة التي حصب الدكتور بها وجوهنا في فاتحة كتابه .

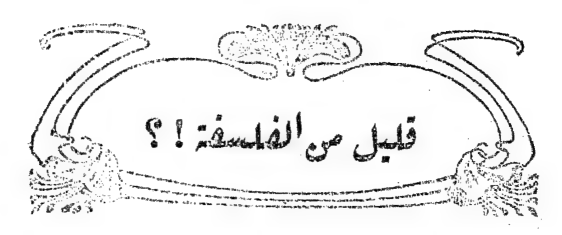
وأريد أن أخطو خطوة أخرى لأقول ان مقادى القدما، لا يقلدونهم ولا ينسجون إلا على منوال نفوسهم وان احكان النجاح في هذه المحاكاة مستحيل، وانهم حين يكتبون لا يحتذون مثالاً قديمًا، وانهم واهمون إذ يظنون انهم يطبعون على غرار السلف وان السبب بسيط حداً وهو أن نجاح التقليد يستازم أن يتكان المرب أساليب تفكير عنى عليها الزمن، وأن ينظر الى الحياة من وجهة غيرها كر الايام، وأن يتخيل جواً لا عهد له به، و بيئة وورائة انقطع فعلهما في هذه الايام، وأن يتحيل جواً لا عهد له به، و بيئة وورائة انقطع فعلهما في هذه الايام ولو أن يكر الى الماضى و يجيء بكلام لا يختلف يتجرد من زمنه الحاضر وأن يكر الى الماضى و يجيء بكلام لا يختلف في شيء عن كلام رجل من كتاب العرب أو شعرائهم لكان في نظرى أعظم من ذلك العرب، وحسبك أن تقدر جهد الحيال الذي يتطلبه أن يرجع المرء بنفسه قرونًا 1.

وخطوة أخرى أخطوها: ذلك انى أنكر انكاراً باتاً أن فوق ظهر الكرة الارضية في هذا العصر رجلاً يكتب كالعرب. وهذا

صادق افندى الرافعى زعيم من نسميهم المقلدين وأنصار الأدب القديم: أى عربى كتب أو يمكن أن يكون قد كتب مثله ؟ وليس المقام مقام مفاضلة وانما هو مقام مخاجة ، وهذه جملة مستقلة من كلامه فيا سماه من كتبه « السحاب الاحمر » لم أيخيرها ولكن وقعت عينى عليها اتفاقاً ، ويجدر بى قبل أن أنقلها أن أعلن أنى لم أفهمها اوهى قوله « قد يتغير الرجل فى نظر امرأته حتى تقول له : يا أنت الأول و يا أنت الثانى ، ولكنى عرفت رجلاً قال لامرأته : يا أنت الخامسة والخسين ؟ ١ ؟ ١ »

ولست آتی بجدید حین أقول ان من المستحیل ان یرجع أحد بنفسه الی عهد العرب لأن الحیاة لا سبیل فیها الی هذا النکوص . فلا قدیم ولا جدید ، وكل ما هنالك ان واحداً بركب عقله و یتعثر به فی الطریق الذی تسلكه قافلة العصر ، وأن آخر بركب رجلیه أو مطیة أخری و یدیر فی طلیعة الركب أو بین سواده

وان الكتاب ليحسنون جداً الى الأدب اذا أراحونا من هذه الضحة الفارغة التى أثاروها حول القديم والجديد فان الزمن ماض لا يتقل رجلاً، فمن سايره فهو معه، ومنشاء أن يتكلف المحال فسينقطع عن القافلة وامره الى الله



نستأذن القراء الكرام في قليل من الفلسفة . ولهم علينا عهد الله ألا نعود إلى ذلك . لا لان الفلسفة مما يعسر عليهم « هضمها » ولا لان « الصحف السيارة لا تصلح لمثل هـ ذا » كما يزعم صديقنا الدكتور طه حسين في مقدمة كتابه الذي ملاته لكثرة ما ذكرته، بل لآني لا أحسن هـــذا الضرب من الكلام . وما لنا لا نتفاسف وقد تفلسف الدكتور؟ أترى ما تيسر له يعجزنا ؟ ألا يدخل في. طوقنا كما دخل في طوقه أن نسوق كلامًا يستحي القاري، أن يقول لا أفهمه ؟ وما دام في الدنيا من يشق عليهم أن يعترفوا بالعجز عن فهم ما يزعمه أصحابه فلسفة فان الدنيا بخيريا سيدى ولنتفلسف فيها نحن أيضًا! وأحر بفلسفتنا أن ترضى القراء وأن تكسبنا ثناءهم حتى اذا لم يفهموها كما هو المنتظرا ذلك أنها دفاع عنهم! فما أطيبنا والله! في سبيلهم نتجشم الغوص في درك اللجة الفلسفية ، ومن أجلهم نقامس حيتانها المخوفة ونتعرض لان يُطبق علينا أحدُها فكه الرهيب و يبتلعنا بكل ما ننطوى عليــه من قدرة وحذلقة ، أو لا ن نغرق ونرسب فى النهاية الى جانب الدر الذى لا نعود به، وبين الحصى والطين والحجارة التى نرتطم فيها. ولن ينفعنا القراء حينئذ وقانا الله شر خدمتهم!

ويغريني باعتساف الفلسفة ومحاولة الركض بين وعورها ما أشرت اليه في مقالى السابق وأسافت عليه القول من زراية دكتورنا على القراء واعتباره اياهم غير أهل لان يتكلف من أجلهم « التعمق في البحث والالحاح في التحقيق العلمي اذكانت الصحف السيارة لا تصلح لمثل هذا » لا ياصديقي الدكتور، عفوك الو وسعك هذا الذي تقول انك تجنبه لما أحجمت عنه ولا صدك الاشفاق على رؤوس القراء والترفق بأدمغتهم ، ولوكان في جعبتك ما هو أغلى وأثمن لما طويته عن العيون ولاحتلت وتلطفت وألححت في عرضه ولرفعته قبلنا من كل ناحية

وليس الدكتور وحده هو الذي يفعل ذلك فاننا جميعًا مع الاسف هذا الدكتور، وما منا الا من يطيب له أن يدعى انه قادر على خير مما يصنع، وكما أن الفقير يتظاهر بالثراء ويحب أن يوهم الناس انه أغنى مما يدل عليه ملبسه ومسكنه وطعامه وسائر ما عسى أن يبدو لهم منه، و يستنكفأن يعترف بخصاصته ورقة حاله، كذلك نمن معاشر الكتاب: يزع كل معدم منا أو من لا يملك الا فكرة واحدة انه غنى العقل، وربما أغرق في الدعوى فقال انه مليونير! والناس في العادة لا يخنى عليهم الغنى المادى ولا يعيبهم أن يقفوا

على حقيقة الدعوى فيه ونصيبها من الصحة ، ومن هنا ترى المفاسين لا يزالون يكبحون جماح دعواهم ليجعاوها أقرب الي العقل وأحرى بالتصديق، اذ كان لا يقبل ممن يمشى في أسمال بالية و يسكن كوخًا حقيراً ان يقول ان المال عنه دى قناطير مقنطرة ، ولكنه لا يدفع السامعين الى الانكار والجزم بكذبه اذا ادعى انه ادخر مائة جنيه. فان مائه جنيه لا تنافى كل المنافاة ما عليه ظاهر ُ حاله . أما غني العقل أو الفكر فما الحيلة في دعواه ؟ ما طريقــة حسابه والحــكم عليه ؟ انه عنى يدعيه لا الكتاب والشعراء والعلماء وحدهم - ولو اقتصر الامر عليهم لهان الخطب وسهل الوزن والتقدير - بلكل منله راس بين كتفيه . وهبك عرفت مافي رأسه وأحصيته فقد بتي أن تعرف أهو من ماله الخاص أم مما اقترضه من سواه أو ممـــا يستربيه؛ ؟ شحال الدعوى كما ترى واسع رحيب، والحدود هنــا غير قائمة، وكل ذي دعوى يرى من الاوفق له أن يغض عن دعاوى سواه ليغضوا عنه وليتبادلوا الموافقة ويتقارضوا التأييد!

وليس من مسكين مغموط الحق غير جمهور القراء. نكتب لهم طلبًا لاعجابهم والتماسًا لثنائهم ونشدانًا للشهرة واستفاضة الصيت بينهم وتأبي لنا طباعنا المنكرة الاأن نجعل الاستخفاف بهم وسيلتنا الى اكتساب ذلك: يعرض أحدنا على القراء بضاعة مزجاة فاذا عوتب أو نوقش اعتذر بالسوق وانها لا تحتمل الا الحسيس الرخيص من الاصناف، ويصفى ثان ويغدو كالدجاجة انقطع بيضها فيكبر عليه

أن يقول فرغ رأسي ، و يروح يقول ان الارضغير صالحة للبذر ومن الحمق أن أحاول زرع أرض ظهرها صفوان ، وقد علم ان العيب عيبه لاعيب التربة ، وان اللا وجود له الا في رأسه – ان كان فيه شيء – هو في حكم المعــدوم ، وانه لا وجود لخاطر على الحقيقة الااذا ترجمه الجهور عن صاحبه، و بجيء ثالث بكلام لا يكتبه بالقلم كما يكتب الناس، بل بالبرجل كا يقول صديقنا الاستاذ العقاد في وصف واحد من هؤلاء، فاذا قلت له انك تكتب مالا يفهم استشاط وسب الشهس والتمر وقال أن مازلتي أن أكتب ومنزلتكم أن لا تفهموا ، اذكنت أختلف عنكم في الحس وفي التفكير وفي الحكم على الاشياء ، وأصدر فما أكتب عن الالهام الذي لا ينزل على العامة وأشباهها! وهكذا . . والآن فلنتفلسف! وفلسفتنا هذه جديدة الا أنها مستمدة من سوانا ، كالحياة نفسها ، والحياة ابدأ جديدة غيران حاضرها متسلسل من ماضيها ومرتبط به . ويسرني ان اعترف في مستهل فلسفتي التي ارجو ان اوفق الى بسطها وايضاحها انى مدين على الأكثر لصديق الاستاذ العقاد وان ماكتبه في « فلسفة الجمال والحب » وذهب اليه في هذا البحث من أن « الجال هو الحرية » كان فتحاً مبينًا في عالم. الفلسفة وان قوله في مقدمة كتابه (۱) « ان الكون كله والحياة (وهي اعم من الكون في نظري ) والفن ومناظر الارض والسماء - كل اولئك مظهر للتآلف اوللتنازع بين الحرية والضرورة ، او بين الجمال

<sup>(</sup>١) مطالعات في السكتب والحياة

والمنفعة ، او بين الروح والمادة ، او بين افراح الفن واوزانه : قوى مطلقة وقوانين تحكم هذه القوى المطلقة ، وكلا اثتلفت القوى والقوانين اقتربت من السعة الفنية والنظام الجيل الذي يبين بالمادة صفاء الروح ويسبر بالقيود أغوار الحرية ؟ وهذا الائتلاف هو دستور الفن الالهي المحيط بكل شيء وهو فلسفة الفلسفات في هذا الوجود» أقول أن قوله هذا على الخصوص هو الذي فتح لى الابواب المغلقة التي طالما أوهيت رأسي بنطحها .

لعم هذا هو دستور الفن الألمى: قوى مطلقة تحكمها وتنظمها قوانين، وبغير ذلك لا نستطيع، ولو فاضت أرواحنامن شدة التفكير، أن نعلل ما نامحه من مظاهر التناقض فى الحياة، وهذه الفقرة بعينها من مقدمة العقاد التى أعلن الدكتور طه انه لم يفهمها، هى مفتاحى الذى سأديره فيا سأتناوله الآن. واذكان لكل شيخ طريقت الخاصة به فسأبدأ بحثى من حيث اريد أنا لا من هذه الرباوة العالية التى أشرف العقاد من قمها على الحياة، وفى مرجوى أن آخد بيد القارى، وأن أصعد معه درجة بعد درجة حتى نبلغ جميعًا هذه القمة بأيهما يحس الآدمى أولاً: بنفسه أم بغيره ؟ أظن أنه لا شك فى أن أول ما يحس به المره بعد أن يأتى الى هذه الدنيا ويشعر بشى، فيها، هو نفسه، وفى وسع كل امرى، أن يتحقق من ذلك بشى، فيها، هو نفسه، وفى وسع كل امرى، أن يتحقق من ذلك ويقطع الشك فيه باليقين، وذلك بأن يلاحظ طفله لأول عهده بالحياة، ويقطع الشك فيه باليقين، وذلك بأن يلاحظ طفله لأول عهده بالحياة، فان كل طفل يظل زمنًا غافلاً عن كل ما يحيط به من الاشياء

والناس، حتى أبويه بل حتى امه أو ظائره، وظاهر ان احساسه بوجود غيره لا يكون إلا على الأيام، أى شيئًا فشيئًا، ولا ينمو ويقوى إلا تبعًا لنمو ادراكه لما بينه وبين ما حوله من الناس والأشياء من الصلات، ومعنى ذلك أن الاحساس بالنفس أو بالفردية سابق للاحساس بالغير وناشى، قبله، ولك أن تقول بعبارة أخرى أن الغرائز الاجتماعية مكتسبة الى حد كبير، وليست كذلك الغريزة الفردية، أضف الى ذلك أن الفرد وجد قبل النوع

فالفردية هي السمة الأولى التي تبديها الحياة أو تبدو معها . وثم سمة أخرى لاخفاء بها هي أنه لا سبيل الى الحلط بين اثنين وان التطابق التام حتى بين التوأمين لا وجود له ، وبعبارة أخرى ، ليس في الحياة فردان يمكن أن تصفهما بأنهما مترادفان كما تصف بعض الالفاظ تساهلاً في التعبير . نريد أن نقول أنه لا آخر للتنوع في صور الحياة . أي أن الحياة مطلقة الحرية في انتقاء الصور التي تبدو فيها وتنشكل بها وان سبيل الحياة أن تخرج أشكالاً متنوعة وانها لا تتقيد في ذلك بقالب معين ولا تلتزم فيه ما نلتزم نحن مثلاً في الشعر أحياناً من الوزن أو القافية . ولا يتعجل القارى و فيعترض فما نريد أن نذهب الى أبعد من أن « الاصل » هو الحرية المطلقة في اختيار الصور والاشكال . ولو أن هذا لم يكن كذلك أي لو أن الحياء مقيدة بصورة أو صور معينة لا تخرج عنها لكان تعاقب الحياء تكراراً سخيفاً لا معني له . وتصور أن الناس مثلاً يخلقون

على طراز واحد لا يتفير و يصبون فى قالب لا يتعدد ا ألا يكون كل جيل فى هذه الحالة صورة معادة لكل جيل سبقه ؟؟ نعم بلاشك! وماذا يكون معنى هذا التكرار المستمر ؟ لا معنى على الاطلاق! وأحر بالحياة أن تكون إذن مسرفة سفيهة مملة. وما أحقها حيائذ بأن محجر عليها من يستطيع!؟

كلا اليس في الحياة اسراف ولا املال لأنه لا تكرار هناك ولا اعادة ، وكل فرد يخرج من يدى الحياة يكون الأصل فيه أنه نمط قائم بذاته مختلف عما عداه وحريتها في ذلك مطاقة لا نهاية لها ولا حد . ولكن – نعم « ولكن » – لا بد من القيد الذي تنتظم به الحرية وتصان من التبدد والانحلال المفضيين الى العدم: وهذا القيد هو ان الناس لا يخلقون في هذه الايام كما خلق أولهم من الطين مباشرة أو من المواد الأولية . وانما يأتى الانسان من انسان مثله وتخرج صورة الحياة الجديدة من صورة سابقة أي من أبوين -وهذا الجهاز الذي تمر به مادة المخاوق الجديد يطبعه بطابعه ويترك اثره فيه فيجيء الجديد مشابها للقديم وإذكان هذا هكذا فكل فرد يأتى الى دنيانا يكون نتيجة عاملين : حرية الاختيار التي تتوخاها الحياة في صورها، والوراثة الناتجة من التناسل والتي ترمي الي الاحتفاظ بالصورة القديمة والى إعادتها، وهذا هو علة الاختلاف من ناحية والتشابه من ناحية أخرى. والمسألة كما ترى بسيطة سهلة المساغ وليس فيها تعويض بل لا جديد فيها في الحقيقة ولا فلسفة ا وعسى من يسأل: ولكن ما علاقة هذا بالدكتور طه حسين. ويما افتتحت به هذا المقال ؟ ؟ وجوابنا أن العلاقة وثيقة والصلة متينة . ذلك أولاً أن الدكتور قد شاء أن يتفلسف في كتابه فلم يبق لغيره عذر اذا لم يتفلسف ؟؟ وثانيًا اننا أردنا ان نعال هذه الفااهرة العجيبة: ونعني بها تزلف المرع للجمهور وتظاهره بالاستخفاف به و برأيه واستصفاره لقدره - فأردنا أن نقول بلسان الفلسفة ان من الدلائل القوية على أن الأصل أن الحياة مطلقة الحرية في أخذ صورها وتنو يعها ان كل واحد منا يحب ان يرتفع عن المستوى العام بالحق أو بالباطل لأن التميز دايل على وفرة الحيوية واربائها في المرء على النصيب العادى، وهذا التميز هو الدليل من جهة أخرى على تغلب الفردية أى قانون الحياة على الوراثة التي تحاول كما قلنا وكما تعلم أن تجمل الناس صوراً متطابقة . ومن الذي يرضي أن يكون صورة مكررة من سواه لا تختلف عنه في كثير أو قليل ؟ من الذي لا يحب أن يسمو في نظر نفســه أو في نظر سواه، وهو المهم، عن هذا المستوى العام، وأنها لرغبة تنبيء عن احترام الحياة وتكشف عما بين قانونها والوراثة من التنازع. فاذا رأيتني أو رأيت سواى يتسامي عن منزلة الجماهير فاعذره فقد عرفت الداعى الى ذلك والباعث عليه واعلم ان « الجمهور » لفظ مرن يسعك في كل لحظة أن تضيقه وتوسُّعه وأن تَجعله كما شئت يشمل كل الناس إلا « أنت وأنا ».



من الأوهام الشائعة أن الناس مولعون بكل جديد، ومن الأمور التي يشكوها من يتنكبون الطرق المعبدة أن الناس لايبادرون الى متابعتهم حيثًا يذهبون . فأى القولين أصدق ؟ و بأيهما نأخذ ؟ لقد أشرنا من قبل الى أن سبيل الطبيعة أن تصل الى غايتها من أهون سبيل ، أي انها تتوخى أسهل السبل وأقلها كلفة وأعظمها اقتصاداً. ولا بأس من أن نعود الى ذلك بشيء من البيان يجلو غامضه و يحل مشكله . ولنضرب مثلين أحدهما من الانسان وثانيهما من غيره ولنبدأ بثانيهما فانه أخف وأيسر ايضاحًا. تسقط الأمطار على الجبال أو سواها فينحدر الماء ويحتفر لنفسه مسيلاً . فهل علم أحد أن هذا الماء الجاري آثر، مذ سال على وجه الأرض ان يخترق الصخور أو يعلوها وزهد في اللين الدمث الذي لا يشق عليه أن ينساب فيه اكلا؟ ما علمنا على الماء من حاقة كذه 1 فهو اذا

صادفته أرض صخرية لم يتلبث عندها ريثًا يحفر فيها مجراه بل راح يترقرق فوقها . واذا اعترضته وعور ذاهبة في الجو لم يتجشم أن يعلوها ويطم فوقها اذا وجد مجازاً له عن يمينها أو شمالها . ودع هذا وتأمل الانسان وسل نفسك ما السر في أن المرء يصعب عليه أن يغير ماكون لنفسه من العادات؟ أليس لأنها لاتتقاضاه من الجهد ما تكافه مخالفتها ؟ مثال ذلك أن تكون قد ألفت أن تسلك طريقًا معينًا بين بيتك و بين المكان الذي تزاول فيه عملك اليومي. فأنت كلا ذرت الشمس تكرر ما عملته في الصباح الماضي وتزايل بيتك وتقودك رجلاك وأنت لاتشعرالي هذا الطريق الممين وتدبان بثقلك عليهما فيه كمادتهما في كل يوم . ومن المؤكد ان سلوك هذا الطريق لايكلفك تنبهًا خاصًا أو تفكيرًا وانك حين تمشى فيه وتمر بما تمر به كل يوم لا يلفتك فيه شيء . شأنك في ذلك من بعض الوجوه كشأنك حين تأكل: تمتد يدك الى اللقمة فتتناولها ثم ترتفع الى فمك ومنه تهوى الى جوفك . وليس ليدك عين ترى بها مكان هُكَ من وجهك ، ولسنا نعلم أن يد المرء تخطى. وترتفع الى الأنف. فقد اعتادت أن تحسن تقدير المسافة وأصبح الجهد اللازم لذلك يبذل بطريقة آلية وكذلك رجلاك تحملانك في الطريق المألوف وتذهبان بك في منعطفاته دون أن تفكر أنت في شيء ولكنك حين تسلك طريقًا آخر غير الذي ألفته تلني نفسك تستعمل عينيك ويَجيلهما فيما هو امامك وعن يمينك وشمالك ، وقد تفكر في طوله أو

قصره بالقياس الى طريقك المعتاد ، وفيا هو قائم على جانبيه من المساكن أو الأشجار وغير ذلك ، وقد يعقد ذهنك مقارنات ومقايسات كثيرة ومجرك هذا الى مواضيع شتى قد تشفلك النهار أو بعضه أو اكثر من ذلك وهذا كله جهد لا تبذل شيئًا هنه حين تأخذ في طريقك المألوف ، وكذلك الحال حين تتناول طعامات بغير البد التي ألفت أن تثناوله بها

ولم تكن الحياة نفسها تعجز عنأن تخلق الناس في أيامنا هذه كم خلفت أولهم وأسبقهم في الوجود، أعنى من طينة الأرض التي صيخ منها المخاوق الأول - كائنًا ما كان هذا المخاوق - واست أعنى. بطينة الأرض وحلها ، واتما أعنى المواد الطبيعية الأوليــــــة كما هير ظاهر بالبداهة . ولكن الحياة لا تفعل ذلك الآن وقد كفت من زمان طويل لا يعرف حسابه إلا الله سبحانه وتمالى ، عن اخراج ألمخلوقات على هذا النحو العتيق وصرنا نخرج الى الدنيا بطريقـــة التوالد إذكان خلق الانسان بالتوالد أسهل من اعادة كل أدوار التطور الماضية كلا اريد خلق انسان ولأن التوالد يتيح المرور بمختزل هذه الأدوار وبسرعة فلاحاجة لتكاف المرور براعلي نحو مطابق للأصل. وإذ كان هذا الكلام يحتاج الى تفسير فليعلم القارىء - اذاكان ممن يجبل ذلك - ان المرء يعيد على صورة مصغرة مختزلة ما مرت به الانسانية من أدوار النشوء، وللقارىء أن يصدق هذا أو لا يصدقه، فان كانت الاولى فله منا الشكر الجزيل على الثقة بنا والاطمئنان الينا، وان كانت الثانية فلا ضير عليه أو علينا وان يمنع انكاره ان الأمركما نقول والحال على ما نصف ووقتنا وصدرنا أضيق مرن أن نتجشم اثبات ذلك له على حين يستطيع هو أن ير يحنا بأن يقرأه في اكثر من كتاب واحد

والآن فلننتقل الى شيء آخر، وليحضر القارىء الى ذهنه تلك الآلة الموسيقية التي يسمونها القانون. وهي آلة ذات أوتار كثيرة يُحتاج الضارب عليها أن يعيد اصلاح أوتارها كلا أراد أن ينتقل الى « نغمة » مغايرة للنغمة الاولى ومن باب غير بابها. ولكنه لا يحتاج الى اعداد أوتاره وتهيئتها من جديد اذا كان الانتقال بسيطاً وفي موضع واحد أو مواضع قليلة من الصوت الذي يوقعه ولم يكن عاماً شاملاً. ونحسب هذا معروفاً مفهوماً. وما منا الا من رأى ذلك وشهده بعينيه. فصاحب القانون لا يغير شد الاوتار ولا يكف عن التوقيع عليها ليعالجها من جديد اذا كان الخروج عما هيأ يكف عن التوقيع عليها ليعالجها من جديد اذا كان الخروج عما هيأ استعد له بآلته لا يتعبه هذا الخروج ولا يصدمه ولا يكلفه أو يكلف الأوتار فوق طاقته وطاقتها فيستمر العزف أو التوقيع كان لم يحدث انتقال ما.

كذلك الناس حين يجيئهم واحد منهم بما هو أشبه بقديمهم الذى ساروا عليه وألفوه ، لا يحسون أن جديداً طرأ أو أنهم يحتاجون أن يصلحوا نفوسهم ويهيئوها تهيئة خاصة لتلقى هذا الطارى.

واستقباله . ولا يشعرون بدافع الى المقاومة اتقاء لما يكلفهم اطرا-ما اعتادوه من الجهد. ومن الامثلة كتابات المنفلوطي رحمه الله. وهذه لم يكن فيها جديد بل كلها مما شبوا وشابوا عليه . وكل ما في الأمر أنه جعل لكلامه طلاء أو لونًا لا يحيله عن أصله ولا يخرجه عن تياره . وشبيه بذلك أن تستحدث ألوانًا جديدة في الملابس دون أن تغير الشهرة ( المودة ) في تفصيلها – فلا يصدم الناس منها شيء كبير ولا يحملهم على التردد في قبولها والاقبال عليها أنها مخالفة لما يجرى عليه العرف. ولكن لنفرض أن حالكاً سن لنا شهرة جديدة كل الجدة كأن يرتد بنا الى خسين أو ستين سنة ليحي طرازاً كان شائعاً يومئذ أوكاً ن يستحدث اسلوباً تكون فيه الأزرار من الخلف لا من الامام أو تكون السَّتَرة أو ما يسمونه « الجاكنة » أشبه بالشملة ، فهل يقبل الناس على تلقف هذا الطراز ؟ كلاا يتحرجون في أول الأمر وينكرونه ويظاون يتهيبونه زمنًا طويلاً أو قصيراً على قدر بعده من مألوفهم ، حتى يتهيئوا لقبوله شيئًا فشيئًا و يقتنعوا بصلاحه وجماله على الايام ان كان له نصيب من الجمال أو الصلاح. وهذا هو الذي يحدث حين يخرج كاتب أو شاعر على التقاليد والسنن وينهج سبيلاً غير التي ألف الناس أن ينهجها الكتاب، أو حين يأتى عالم أو فيلسوف برأى يقلب ما نشأ الجمهور على اعتقاده . ولماذا في ظنك كان أهل اور با في القرون الوسطى يستنكرون أن يذهب أحد الى أن الارض دائرة أو انها ليست محور الوجود وقطب الكون أو أن الشمس لا تدور حولها بل هي التي تدور حول الشمس ؟؟ ماذا يعنبهم من كون الأرض كرة أو سطحاً أو هل تدور حوله الشمس أم الشمس التي تدور حولها ؟ ماذا كر بهم من ذلك في حياتهم أو أفسدها عليهم حتى آذوا القائلين بما اعتقدوا خلافه ؟ لا شيء سوى أن الرأى الجديد كان خطوة في عكس الطريق الذي درجوا عليه كما درج آباؤهم وكان من شدة المغايرة وفرط الممارضة لمألوفهم بمثابة القول بأن الأنف مجعول لمضغ الطعام والاذن للشم والعين للسمع، والناس الما يسمل عليهم الاخذ بالجديد والاذن للشم والعين للسمع، والناس الما يسمل عليهم الاخذ بالجديد والادن مقارباً لما اعتادوه وكان كأنه امتداد له ولم يكن مفايراً في جوهره لآرائهم أو أذواقهم

وقد قلت حين سقت مثل الحائك « ننفرض انه سن لنا شهرة جديدة كل الجدة كأن يرتد بنا خمسين أو ستين سنة ليحيي طرازاً كان شائعاً يومئذ » ، وأعنى بذلك أن القديم الذي مضى زمنه وانقضى عهده يكون في حكم الجديد وله وقعه وصدمته حين يراد احياؤه ، لأنه يكون جديداً في نظر من لم يألفوه ، واعتبار من لم يدركوا زمنه وعلى ان هذا فرض قائم على استحالة اذ كان احياء القديم يتطلب أن تتوفر الاحوال والمقتضيات والحالات النفسية والفكرية التي عنى عليها الزمن وطوى صفحتها

و بعد فليس بصحيح أن الناس مولعون بكل جديد وانما الصحيح انهم يقاومونه و يتهيئون له على الايام وان جديد اليوم اذا كان صالحًا خليق أن يصبح مألوف الغد. ومن حق الجمهور علينا أن نحمد له ذلك وأن نشكر الله عليه. اذ حقيق بالدنيا أن تنقلب بيارستانًا ضخاً لو ان الناس فيها كانوا يبادرون الى الأخذ بكل جديد واجابة كل مهيب فليس كل جديد صالحًا والاتزان في الحياة أنم وأجدى وأكفل باطراد التقدم من طيش التعجل



بسم الله وما توفيق الا بالله . و بعد أيها القراء ، فقد هدانى البحث والتقصى مع الاسف الى حقيقة خفيت عليكم - حقيقة ان سرنى أنى وفقت اليها ، لقد ساءنى والله أنها نسخت حلمًا لذيذًا عثت به زمنًا رغداً ، فليست كل حقيقة سارة ، وما كل حلم يشتهى المرء أن يفيق من أضغائه . ولكنه « التعمق فى البحث والالحاح فى التحقيق العلمى كالجياوتين !! لا يرحم التحقيق العلمى كالجياوتين !! لا يرحم ولا يدركه العطف على الاوهام التي يحصدها والخرافات التي يطسير رؤوسها عن أبدانها التي تتكون على الإيام كجزائر المرجان .

وأوجز على خلاف عادتى فأقول: أن «صديقى» الدكتور عله حسين الذى سمعتم به وقرأتم ماكتبته عنه، شخص لا وجود له فى دنيانا هذه وانه من مخلوقات الخيال ليس الا..!!

أتهزون رؤسكم الكاراً؟ يا سبحان الله! وهل هو أضخم شأناً أو أحق بأن يكون مخلوقاً حقيقياً من هومر الذي يذهب الكثيرون من جلة العلماء المحققين الى أنه اسم خرافى ؟ أو من شكسبير الذي يزعم بعضهم أنه أسم انتحله واستنتر وراءه خلافه ؟ كلا ! لا محل للانكار ورفض التصديق: والقدرة الالهيــة التي تفني الموجود لا يعجزها أن لا توجده أصلاً . والمرء بعد أن يعود ترابًا في تراب تحت تراب كما يقول الخيام يجرى ذكره على « بعض » الالسنة ثم يقل وروده عليها يومًا بعديوم حتى تطوى صحيفته ويتم محوه فكأنه مآكان. وذاك مرجوعنا جميعًا باذن الله في هذه الدنيا التي لا تنسم لنا الا فوجًا في أثر فوج. وهبوا الدكتور حقيقة مادية نامسها ونحسها اذا شئنا فماذا يضيره أن ننكر وجوده ؟ أليس الثابت على كل حال انه - بعد عمر طويل ان كان يشتهي طول العمر - سيحور صدى تتجاوب به كهوف بعض النفوس أو على الاكثر كتابًا أوكتبًا تتداولها الايدى ؟ نعم . وما أحسبه يمكن أن يطمع في أكثر من هذا اذن ؟ ما حاجتنا الى صاحبها ؟ لماذا ينبغي أن يكون لها صاحب. موجود ؟ ؟ و يا سيدي القاريء ان هذا الذي « يتسمى » الدكتور طه حسين ينكر في احدى مقالاته المعزوة اليه ان شخصًا اسمه مجنون ليلي دب على ظهر الأرض ويزعمه طائفة محشودة مر . القصص أبتكرها أكثر من واحد . ودليــله على ذلك ان الرواة تضاربوا في هذا المجنون وبالغوا وجاوزوا المعقول ولا أدري ماذا صنعوا أيضًا! أفلا نستطيع نحن قياسًا على هذا المنطق أن نشك في وجود من نشاء بل ان ننكر وجوده بتاتًا ؟ ؟ نعم يسعنا ذلك بلا ريب ، ومن ترى. أحق بأن يطبق عليه هذا المنطق من صاحبه ؟؟ ويعز علينا أن نمحو من الدنيا رجلا قبل أن تعنى عليه الايام كما ستعنى علينا اجمعين ، ولكن المثل يقول «كما تدين تدان » ولقد أسلفنا لك ان الدكتور لم يتحرج أن ينكر أن مجنون ليلى وجد فى الدنيا ولم يصده عن هذا الانكار القاسى حتى ولا العاطفة الفنية ، ورحم الله ابن الرومي فقد كان يقول :

ولو أنني أحييت ميتًا ، عشقته

بحسن الذي آثرت فيه من الحسني

ولكن الدكتور يعمد الى صورة حية فيحاول بمنطقه ان يقضى عليها و يفجعنا فيها و يسلبنا اياها و يحسب ان قصة المجنون يمكن أن تبقى لها روعتها وجمالها وأخذ ها بعد ان تفقد الاصل وتخسر عنصر الوحدة فيها، و بعد ان تصبح مرقعة كأسمال المتسولين ا فها قد قيض الله للدكتور مجنونًا آخر ينكر وجوده كما أنكر هو وجود المجنون القديم ! ! وانه لا نتصاف ! فما يضير صاحب ليلى ما يقول الدكتور فيه . فأما الدكتور فسيحتاج بعد اليوم الى كل من عنده من الشهود وما فى جعبته من الاوراق ليثبت ان لاسمه مسمى وهيهات !!

كنت جالسًا ذات يوم مع صديق الاستاذ العقاد فتذا كرنا حديث الاربعاء وصاحبه بمناسبة ما كتبته عنه واستطردنا الى طريقته فى البحث «والتحقيق العلمى» ثم الى سيرة مجنون ليلى فقال الاستاذ العقاد عن أى شيء يسفر البحث يا ترى لو نسجنا على منوال الدكتور فيما عن أى شيء يسفر البحث يا ترى لو نسجنا على منوال الدكتور فيما

كتبه عن المجنون ؟ اله لا يبقى منه شي كما لم يبق هو شيئًا من المجنون ، والحق اقول ان مقترح العقاد راقنى وان نفسى ظلت تنازعني بعد ذلك ان أتولى امضاء هذه الفكرة فلبثت أتردد حتى لم أعد أستطبع المقاومة. وقد أقنعت نفسى بقولى لها ان المقاد لا يضيره أن أسطو على فكرة او افكار له فانه أغنى من ذلك وأنا أفقر من أن أدعها له وإن كنت أردها بهذا الاعلان اليه

و بعد هذا البيان الذي لا بد منه أقول لنفرض أن مؤرخًا في القرن الثالث والعشرين مثلاً تناول حياة الدكتور بمثل تمحيصه وتحقيقه العلمي فهل تكون النتيجة الاكما يأتي : --

يزعمون ان رجار اسمه الدكتور طه حسين عاش بمصر في أوليات القرب العشرين وانه صاحب هذه الكتب المختلفة التي نسبوها اليه ونحاوه اياها ولكن كل مااطلعت عليه بما يعزى له محملني على التردد بين رأيين: أحدهما أن يكون هذا اسما استعاره فرد أو يتسمون «طه حسين» وثانيهما أن يكون هذا اسما استعاره فرد أو عدة أفراد لما كتبوه ونشروه . ذلك انه ، على ما روى ، أزهرى النشأة والازهر هذا جامعة اسلامية كبرى يلبس طلابها الجبة والقفطان والعامة أو ما ماثل ذلك من ثياب العامة في ذلك الوقت مما تجد غاذج منه في المتاحف . فهو على هذا «شيخ» ويقولون انه كان في صدر أيامه هذه يكتب في صحيفة يومية اسمها « الجريدة » ولكني حدر أيامه هذه يكتب في صحيفة يومية اسمها « الجريدة » ولكني راجعت مجموعة هذه « الجريدة » في دار الكتب فألفيت أحد

أدباء ذلك العصر واسمه «عبد الرحمن شكرى» يسميه «طه افندى حسين» في مقال له . وهو مالا سبيل الى حمله على انه خطأ أو زلة قلم لان الفرق بين الافندى والشيخ كان من الوضوح، والاختلاف في التعليم والنشأة والوسط والزى كان من الشدة ، مجيث لا يمقل أن يقم الخلط بينهما . فهل طه افندى حسين هو عين الشيخ طه حسين ؟؟ ولا شك أن شكرى كان يعرف المعنى « بطه افندى حسين » فقد كانت بينهما ملاحاة يدل على ذلك قصيدة نشرتها الجريدة بامضاء « طه حسين » ومطامها

« قل لشكرى فقد غلا وتمادى بعض ما أنت فيه يشغى الفؤادا» وأحر بهتهاجيد أن يعرف كل منهما صاحبه وأن لا يجعدله « أفند ديًا » وهو شيخ ، ومما هو خليق أن يضاعف الشك في انهما شخص واحد أن الشعر لم يكن من أدوات الشيخ طه حسين وان ناشرى كتبه ومترجمي حياته لم ينسبوا اليه بيتًا واحداً .

و يعزى الى طه حسين ولا أدرى أيهما ؟ مقال بل عدة مقالات فى الجريدة يدعو فيها الى تفيير الهجاء ورسم الكلمات . فهل كان الداعى الى هذا والملح فيه الشيخ طه أو طه افندي ؟ أما الشيخ طه فكان على ما يقولون مكفوف البصر وكان فى ذلك الوقت لا يزال طالباً بالازهر ، ومن المعلوم أن طلبة الازهر كانوا من « المحافظين » ومن أشد طبقات المتعامين استنكاراً للبدع ونفوراً من أصحابها وكثيراً ما كانوا يتجاوزون الاستهجان بالقلب أو باللفظ و يتضار بون بما

كانوا يتفكهون بأن يسموه «السالاح الاحمر» يعنون به النعال العلم برو أن الشيخ طه كان من أبطال هذه المعارك الحمراء ولا من ضحاياها، وأخلق به ألا يكون وقد كان كما يزعمون ضريراً . فلو أنه صاحب هذه البدعة والمنادى بها لاصابه رشاش من قذائفها. زد على ذلك أنه ضرير . وما اهتمام الضرير برسم الكلمات ؟ !! ما له ولهذا وهو لا يعانيه ولا يكابد صعو باته ؟! ان الاهتمام لذلك والتحمس له أحق بأن يكونا من رجل يكابد الكتابة بنفسه لامن كفيف ما عليه الأ أن يملى . وهو على كل حال خاطر أولى به أن يجرى ببال مبصر الاضرير . فالأرجح في الاحتمال والاقرب الى المعقول أن يكون هناك شخصان اسم كل منهما « طه حسين » وأحدهما افندى مبصر يقول الشعر و يدعو الى تغيير الهجاء والثاني شيخ ضرير يكتب يقول الشعر و يدعو الى تغيير الهجاء والثاني شيخ ضرير يكتب

والآن من هو الدكتور طه حسين صاحب «حديث الاربعاء»؟ أهو الشيخ أم الأفندى ام هو لا هذا ولاذاك بل شخص ثالث ؟ ؟ أما انه أحدهما فانى أقطع بنفيه . وحسبك الفرق بين أسلوب هذين وأسلوب ثالثهما . وسننقل لك فقرات تريك من التباين مالا يدع مجازاً للشك في ان الكتاب عديدون

قال الشيخ طه حسين في كتابه ذكرى أبي العلاء «كان أبو العلاء يحرص أشد الحرص على أن يخفي نفسه على القارىء في بعض رسائله ولكن شخصه كان يأبي الاالظهور. وكان يلتى بينه و بين القارى، أستاراً صفيقة من غريب اللفظ، وحجباً كثيفة من ثقيل السجع، ويقيم حوله أسواراً منيعة من المباحث اللغوية والصور الدينية، ولكن عواطفه الحادة تأبى الا أن تخترق هذه الموانع كافة لتصل الى قلب القارى، فتترك فيه ندو بالدغات الجمر أخف منها وقعاً وأهون منها احتمالا »

وهو أساوب لا شذوذ فيـه كما ترى. ولكن اقرأ الآن الفقرة الآتية من كلام « الدكتور » طه حسين في نفس الموضوع والمعني . قال « ذلك أن أبا العلاء كان - كما تعلم - من أشد الناس ايثاراً للغريب وتهالكا عليه . ثم كان ابو العلاء إلى هذا – فيما اعتقد أنا – يتكلف الغريب ويتعمده ليصـد عامة الناس وجهالهم - سواء في . ذلك العلماء وغير العلماء – عن قراءته والظهور على ما فيــه. وكأن أبا العلاء كان لا يكتب لعصره ، وكأن أبا العلاء كان يحس ان عصره خليق ألا يكتب له ، وكأنه كان يكتب لهذا العصر الحديث الذي نحزر فيه وللعصور التي ستليه ، وكأنه كان يخشي على آثاره الادبية ان يفهمها اهل زمانه فيفسدوها ويشوهوها وبحولوا بينناوبين فهمها وكأنه انما أقام من الغريب وقواعد النحو والصرف والعروض والقافية طلامم وارصاداً شغل بها اهل عصره عن هذا الكنز حتى لا يصلوا اليه وحتى تسلم لنا نحن خلاصته، فنترك للقدماء نحوهم وصرفهم وغريبهم وعروضهم وقوافيهم اونفرغ لخلاصة هذا الكنز من فلسفة في الخلق والجماعة والدبن »

ثم اقرأ للشيخ طه حسين قوله من ذكرى أبى العلاء أيضاً «دن قرأ رسالة الغفران وأراد أن يفقه معناها حق الفقه احتاج الى دقة ملاحظة ، وحذق فطنة ، و بعد نظر ، ونور بعسيرة ، والى ان يدرس روح الكاتب فيحسن درسه و يعرف اغراضه فاذا لم يوفق الى ذلك مرت به رسالة الغفران وهو يظنها من اقوم كتب الدين » وقس هذا الى ماكتبه « اللكتور »

«أراد ابو العلاء ان يتفكه واراد ابو العلاء ان ينقد واراد ان يكفر واراد ان يؤمن ولست احتاط فى لفظ ولا اتمحرج من معنى وانما اريد ان اكون حراً فيا افهم وفيا اقول فالحرية وحدها هى السبيل الى فهم ابى العلاء هذا كله، اراد ان يتفكه فتفكه الى غير حد، واراد ان ينقد فنقد فىغير رحمة، واراد ان يكفر فكفر بغير حساب، واراد ان يؤمن فآمن فى غير شك. اراد هذا كله وونق الى هذا كله احسن توفيق الح »

وانما أكثرت من المقتطفات ليتيقن القارىء ان الكاتبين شخصان مختلفان ولا عجب ان يكونا كذلك فان الاساوب صورة من النفس. وهكذا صار عندنا من المشتركين في حمل هذا الاسم ثلاثة اشخاص متباينين: شيخ وافندي ودكتور

ويظهر ان هناك أكثر من دكتور طه حسين واحد. ففي بعض المقالات المعزوة الى هذا المتسمى «الدكتور طه حسين» تنويه بأن كاتبها كفيف وفي البعض الآخر ما يفيد انه مبصر فهو يقول

« قرأت ورايت وشهدت » وما الى ذلك من الالفاظ الدالة على الرؤية ويصف لك بعض المشاهد لا تخيلا بلكا هي كائنـــة . مثال ذلك بعض رسائل بعث بها من فرنسا وفيها يصف مناظر البلدان، ومقالات عن روايات شهد تمثيلها ولم يقتصر في كلامه عنها على تناول القصة بل جاوز هذا إلى التمثيل والاداء، ومما يؤكد هذا التعدد ايضاً ان لاحد هؤلاء الدكاترة – فانهم على ما يبدوا لى كثر – ابناء يسميهم اسماء افرنجية ، وان الصحف المحفوظة في دار الكتب مختلفة فبعضها يقول الشيخ طه حسين والبعض يذكر الدكتور طه وواحدة تزعمه استاذاً في الجامعة واخرى صحفيًا، ومعروف ان قوانين ذلك العصر لا تجييز ان يكون المرء موظفًا في جامعة اميرية وصحفيًا في الوقت عينه . واحد هؤلاء الدكاترة كان مولعًا باللاتينية واليونانيــة وكان يلح على وزارة المعارف ان تدرسهما في المدارس الثانوية ولا يكاد يتفق ذلك مع الصبغة الازهرية الاولى . اضف الى ذلك ان « الشيخ طه حسين » كان ذا لحية وان دكتور الجامعة او الصحفي كان افنديًا حليقًا ، فالامركما ترى لا يعدو احدى اثنتين : ان يكون هناك اشخاص عديدون بهذا الاسم، وهو غير محتمل، او ان يكون هذا الاسم مستعاراً وهو الارجح » .

豫 □ 鞍

و بعد فکیف یری القراء هذا المنطق ؟ الیس مهلهلا واهن. (٦) — الریح الأركان متداعى البنيان ؟ نعم هو كذلك بلا نزاع ! وأكنه ليس اوهى من منطق الدكتور في كلامه عن المجنون. ولقد اردنا ان نثبت بهذا التطبيق انه ما هكذا يكتب التاريخ ولا على هذا النحو يكون «التعمق في البحث والالحاح في التحقيق العالى » وانه اذا كان مجرد التضارب في الروايات والعجز عن التوفيق بينها يكفيان للحو رجل من الوجود فقد صار ذلك سبيلا الى الكاركل شيء

ولقد تعسدنا فيما اوردنا ان نسوق اشياء من هنا وهههنا وان نهمل الصلات المكائنة بينها لان كثيراً من حلقات السلسلة يسقط مع الزمن ولأن هذا على الارجاح هو كل ما يبتى معروفاً عن المترجم له بعد قرن اوقرون . وهل فى تراجم العرب مثلا اكثر من هذا ؟ هل يعرف احدنا عرب شاعر اموى او جاهلى ما هو اوفى او اشد اتساقاً مما اوردنا من حياة الدكتور ؟ كلا! فاذا كان الدكتور طه يبيح لنفسه ان ينكر وجود المجنون اعتماداً على التضارب فى الروايات وتقصها وتشويهها فقد ضاع الدكتور نفسه والله ؟ وشبيه بهذا ان يختلف شهود حادثة فتنكر وقوعها



نعود الى الدكتورطه حسين لنحيه بعد أن نكرناه ولنقول كلة في التفاتات ذهنه واتجاهات خواطره ، كان حقها التقديم ولا مر ما تأخرت ، ولقد بينا من قبل أن المرء يترجم عن نفسه ويكشف عن دخائلها و يعرض على الناس جوانبها في كل ما يكتب ، قصد الى ذلك أم لم يقصد ، ولعل العمد مفسدة ، وأتم ما يكون الكلام حين ينطلق على وجهه في غير تكلف ، ومن الذي وسعه أن يقف على مستسر نفسه و يحيط بما انطوت عليه من مضمراتها ؟ هذا ، ولو على مستسر نفسه و يحيط بما انطوت عليه من مضمراتها ؟ هذا ، ولو الطريقة التي يتناول بها موضوعه والجهة التي يطرقه منها لكان ذلك حسنا .

ولقد لفتني من الدكتور في كتابيه : «حديث الاربعاء» - وهو مما وضع – « وقصص تمثيلية » – وهي ملخصة – ان له

ولمًا بتعقب الزناة والفساق والفحرة والزنادقة. وقد ينكر القارى، أن أدخل القصص التمثيلية في هذا الحساب، ويقول انها ليست له وان كُلُّ مَا لَهُ فَيُهَا اللهُ سَاقَ خَلَاصَةً وَجَيْزَةً لَمَّا . وهو اعتراض مدفوع لأن الاختيار يدل على عقل المرء ويشي بهواه كالابتكار سواء بسواء وانما يختار المرء ما يوافقه ويرضاه ويحمله عليه أتجاه فكره حثى لا يسعه أن يتخطاه . ولست بمازح حين أنبه الى ذلك . وها هو ذا حديث الاربعاء ماذا فيه ؟ فيه كلام طويل عن العصر العباسي ، والعصر العباسي وجوه شتى، وفي وسعك أن تكتب عنه من عدة جهات وأن تتناول فلسفته أو علمه أو شعره ، وجده أو هزله . ولكن الدكتور طه يدع كل جانب سوى الهزل والمجون ويروح يزعم لك انه عصر مجون ودعارة واباحة متغلغلة الىكل فرع من فروع الحياة . فلماذا ؟ لأية علة يغضى عن الجوانب الاخرى لذلك المهد ؟ بل قل لماذا لا يرى في غير الماجنين والخليعين صورةً منه ؟ ولست أفتري عليه فانه القائل في الصفحة السابعة والعشرين من كتابه « ادرس هذا العصر درساً حيداً واقرأ بنوع خاص شعر الشعراء وماكان يجزي في مجامعهم من حديث تدهشك ظاهرة غريبة ، هي ظاهرة الاباحة والاسراف في حرية الفكر وكثرة الازدراء لكل قديم سواء أكان هذا القديم دينًا أم خلقًا أم سياسة أم أدبًا . فقد ظهرت الزندقة وانتشرت انتشاراً فاحشًا اضطر الخلفاء من بني العباس الى ان يبطشوا بالشعراء والكتاب لأنهم أنهموا بهذه الزندقة وظهر ازدراء

الأدب العربي القديم والعادات العربية القديمة والسياسة العربية القديمة بل ظهر ازدراء الامة العربية نفسها وتفضيل الامة الفارسية عليها، وكانت مجالس الشعراء والكتاب والوزراء مظهراً لهذاكله. وليس يعنينا أن تكون النهضة السياسية الفارسية وحرصها على الانتقام من العرب والاستئنار دونهم بالسلطان مصدر هذا التغير وانما الذي يعنينا أن هذا التغير قد وجد وقوى حتى ظهر في الشعر ظهوراً جعل انكاره مستحيلاً »

ولم يكف الدكتور أن يعمد الى طائفة معينة من شعراء العباسيين وأن يرسم من سيرتهم صورة يزعمها صورة العصر بل هو ينكر ان غير هؤلاء من العلماء أو الشعراء يمثل العهد العباسى: واقرأ له قوله في ص ٥٠ من هذا الكتاب

« . . فقد بينا في ذلك الحديث ان هؤلاء الشعراء كانوا يمثلون عصرهم حقاً وكانوا أشد له تمثيلاً وأصدق لحياته تصويراً من الفقهاء والمحدثين واصحاب الكلام وان هؤلاء العلماء على ارتفاع اقدارهم العلمية ومنازلهم الاجتماعية والسياسية وعلى ان كثيراً منهم كان ورعاً مخلصاً طيب السيرة لم يأمنوا أن يكون من بينهم من شك كما شك الشعراء ولها ، كما لها الشعراء واستمتع بلذات الحياة « في سره » كما الشعراء في جهرهم »

وهل يقف الدكتور هنا ويقنع بهذا القدر ؟كلا يا سيدى ! بل يجرى الى آخر الشوط ويقول فى الصفحة التاسعة والثلاثين من كتابه «خسرت الاخلاق من هذا التطور وربح الأدب فلم يعرف العرب عصراً كثر فيه المجون وأتقر الشعراء التصرف في فنونه وألوانه كهذا العصر ثم كان من كثرة المجون ، أو بعبارة أصح ، كان من فساد الحلق في ذلك العصر والعصور التي وليته أن فلور فن جديد من الفزل لم يكن معروفاً في الجاهلية ولا في صدر الاسلام ولا في أيام بني أمية وأيما هو أثر من آثار الحضارة العباسية ، هو أثر أنشأته هذه الحضارة الفارسية عند ما خالطت العرب أو عند ما انتقل العرب اليها فاستقر سلطانهم في بفداد وهذا الفن الجديد هو الغزل بالغامان الذي سنحدثك عن خصائصه في غير هذا الفصل »

وإذا سمعت رجلاً يقول إن الإخلاق فسدت وحسرت وإن الأدب ربح من وراء ذلك أفلا ينهض لك العذر إذا قلت أنه ينفح عن هذا الفساد ويسوغ هذه الحسارة ؟ و نعم بالا ريب، وانت تحس من كلامه الرضى والارتباح، ومن الذي لا يشعر بذلك حين يقرأ قوله في عقب ما سقنا لك « وإنا الذي يعنينا الآن أن نلاحظه أن هؤلاء الناس الذين وصفنا لك ما وصلوا اليه من شك في كل شيء واسراف في المجون واللهو كانوا يجتمعون، وعبث بكل شيء واسراف في المجون واللهو كانوا يجتمعون، وعبث اللهو وفيها الترف . كانوا لا يجتمعون إلا على لذه، واعمة غضة فيها اللهو وفيها الترف . كانوا لا يجتمعون إلا على لذه، إلا على كأس تدار أو اثم يقترف وكانت اللذة والآثام حديثهم إذا اجتمعوا، يتحدثون فيها شعراً ونثراً، وكان الدين واللفة والقلسفة والفلسفة

حديثهم أيضاً ولم تكن اجتماعاتهم تخلو دائماً من النساء فقد كان الاماء الظريفات يأخذن منها بنصيب عظيم وكانوا يجتمعون فى الحانات والأديرة وفى بيوت الأمراء والوزراء وفى بيوتهم الخاصة فيلذون و يتحدثون فأنت تستطيع أن تتنبأ بمقدار ما كان لأحاديثهم هذه من أثر عظيم فى الأدب العربي والعقل العربي ، كانت هذه الاحاديث عذبة غير متكلفة ولا تقيلة الروح ، كانت تصدر عنهم عفواً فتمثل عقوهم وشعورهم وقوة حرصهم على اللذات وشدة شغفهم بالجديد أحسن غثيل » ا ه ص ع

ثم مضى يورد سير أبى نواس ومن اليه من مثل الوليد بن يزيد ومطيع ابن اياس وحماد عجرد والحسين بن الضحاك ووالبه ابن الحباب وابان ومروان ابن أبى حفصة ويقول فى بيان الحكمة فى ذلك انه لا يريد أن يكتنى بالقول « بأن القرن الثانى للهجرة على كثرة من عاش فيه من الفقها، والزهاد واصحاب الشك والمشغوفين بالجد انماكان عصر شك ومجون وعصر افتتان والحاد عن الأخلاق بالجد انماكان عصر شك ومجون وعصر افتتان والحاد عن الأخلاق المألوفة والعادات الموروثة والدين ايضًا . . . وانما أريد أن اشخص حياة هؤلاء الشاكين المسرفين فى المجون تشخيصًا لا يجعل الى الشك فيها سبيلاً ثم اريد ان ابين ان هؤلاء الشاكين المسرفين فى المجون ، ان سخط عليهم نفر قليل من الفقهاء واصحاب الزهد فقد المجون ، ان سخط عليهم نفر قليل من الفقهاء واصحاب الزهد فقد كان الناس جميعًا على اختلاف طبقاتهم واهوائهم ومنازعهم مجبونهم و يميلون اليهم و يتفكهون بما يوصفون به من ظرف وما يروى عنهم

من هزل ومجون واذاكان هؤلاء الشعراء واصحابهم من حرية الرأى ومن الاسراف في حب اللذة والتهالك عليها سراً وجهراً بهذا الحد . . . واذاكان الناس بهم معجبين وعنهم راضين ، اقول : اذاكان الأمر على هذا النحو فليس عندى شك في ان هذا العصر الذي عاش فيه هؤلاء الشعراء وهؤلاء الناس الذين كانوا يعجبون بهم لم يكن عصر ايمان ويقين في جملته وانماكان عصر شك واستخفاف وعصر مجون واستهتار باللذات » ا ه ص ١٨٤

وحسبنا هذه المقتطفات التي تعمدنا الاستكثار منها لينتني كل شك في ان الدكتور يلح في اثبات ما يذهب اليه وان هذا الرأى الذي عن له وعالج اثباته مستغرق لذهنه وانه يصرفه عن اجالة الفكر في كل جانب آخر من جوانب الحياة في ذلك العصر.

ولا يسمح لنا ما نقصد الى تبيينه بمناقشة الدكتور فى رأيه لئلا يختلط الامر علينا وعلى القراء ونكتنى بملاحظة واحدة هى انه ما من عصر يمكن ان يكون له جانب واحد كما يريد ان يصور لنا العصر العباسى . وانه لم يخل زمن قديم او حديث من مثل ما يصف الدكتور . ولو ان كاتبًا تناول عصرنا الحاضر لألنى مجال الكلام ذا سعة على نحو ما فعل الدكتور . ولكنه لا يكون صادقًا ولا ذا سعة على العب يزعم ان حياتنا الحاضرة قائمة على الفسق والفجور والدعارة والاباحة والزندقة والالحاد من أجل ان الشعراء والكتاب والدعارة والاباحة والزندقة والالحاد من أجل ان الشعراء والكتاب والاعارة والاباحة والزندقة والالحاد من أجل ان الشعراء والكتاب

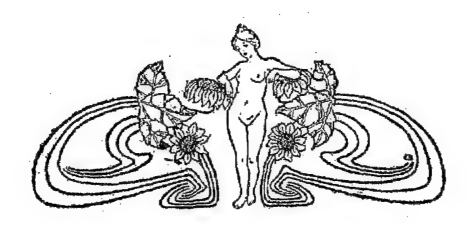
يتفكهون في مجالسهم و يرفهون عن نفوسهم بالتلهي والمجانة أحيانًا وان ذلك يعجب الفارغين و يروقهم

و بعد ذلك نعود الى ماكنا فيه وننتقل الى قصص الدكتور ولنبدأ بقوله عنها « فأنا أعترف بأني لا أتخير هذه القصص عفواً وانما أتخير منها بنوع خاص ما من شأنه أن يهز العاطفة ويلذ العقل أو يدعو الى العناية والتفكير » فليس في الأمر مجال للتأول والتمحل والاحالة على الاتفاق والمصادفات فان العمد هذا معترف به . ومن العسير أن نلخص هذه القصص الكثيرة في أسطر قليلة . هذا مطلب لا سبيل اليه . وعلى أنها قصص متداولة فحسبنا أن نقول دون أن نخشى اعتراضًا أنه ما من قصـة منها الاوهى تنطوى على نوع أو أنواع مرن « الخيانات » أو مما يسميه الدكتور « الشر والنكر » ويقول الدكتور أنه انمآكتبها وجمعها ونشرها لأنه يريد أن يطلع قراء اللغة العربية « على نحو من انحاء الأدب الغربي » ولأنه يرغب « أن يكون بهـ نم القصص وما فيها من الآراء الفلسفية والمذاهب الفنية المختلفة أثر في نفوس الادباء والذين يعنون منهم بالتمثيل العربي خاصة يحملهم على أن يعنوا بهدا الفن الناشي في أدبنا عناية ترفع شأنه وتجعله خصبًا مفيداً »

وللقارى، أن يسأل: لماذا لم يؤثر الدكتور « نحواً » آخر من « انحاء » الأدب الغربي وليس هذا كل ما فيه ولا هو خيره ؟ ؟ لماذا عنى على وجه الخصوص بقصص الزناة والزواني و محكايات

الجماد - كما يقول هو - « بين العواطف والشعور من جبة و بين العقل من جبه أخرى . بين العواطف والشعور الفردية من ناحية و ببن القانون والاوضاع الاجتماعية من ناحية أخرى . ببن العواطف و بين العانون و بين العقل و بين الدين ثم بين القانون و بين الدين أيضاً » ؟ ؟

ألا ترى أن صنيعه في اختيار هذه القصص كصنيعه في اختيار من كتب عنهم من العباسيين ٤٠ فكما انه ترك أبا تمام والبحترى والشريف ومهياراً والمتنبي والمعرى من فحولة شعراء العرب وفضارتهم ووقع على أهل الجون والخلاعة والاستهناك ، كذلك لم ينتق در ﴿ كنوز الأدب الفري الا هذه القصص الحافلة بضروب « الاثام والمُنكرات » حتى حين يلخص قصة دانمركية لا تكون هذه القصة الا من هذا النوع. وهو يصف كل قصة يلخصها بأنها «لذيذة » و بأنها « ممتمة » وقد يعتذر لصاحبها بأنها « ليست شيئًا اخترعه اختراعاً وانما هي شيء طبعي يقع كثيراً » و يسأل أ-ياناً كالذي يريد أن يسوغ هذا الشروالمنكر « من الذي يستطيع أن يوفق بين نفسه و بين واجبه حقاً؟» يقرر طوراً أن الحب في هذه القصة « حب عاماء،» و يهون عليك ما في أخرى بأن واضعها« اذاكان يمثل أشنع الرذائل وأقبحها وأبشع مظهر للطبيعة الانسانية » فانه « اذا بلنم بهذه الرذائل أقصى ما يمكن أن يبلغ بها من الشدة والقبح استخاص منها الحنير والفضيلة وأظهر لك أن الانسان قد يكون شريراً وان حياته قد تمتلى، بالآثام والمنكرات ولكن في هذه الحياة أو في هذه الطبيعة الانسانية قبساً من الحنير. لا تكاد تختصم الرذائل وخصال الشرحتي يتولد هذا القبس من اختصامها فما أسرع ما ينبعث منه ضوء هادىء مريح يبدد هذه الظامات و يمحو هذه الآثام وإذا النفس الانسانية طاهرة قد فطرت على الطهر، وخيرة قد برئت على الحير» ونحسب الآن أن نزعة الدكتور قد صارت ماموسة باليد. فهل لها تعليل ؟ هل في وسع الكاتب منا أن يبين لماذا كان الامر كذلك والحال على ما وصفنا للقراء ؟ نعم . والعلة ظاهرة والكلام حاضر.





## - ) -

ليس الأعمى كالبصير . هذه ، فيا نظن ، قضية مبرمة . ولسنا نعنىأن أحدها دون الآخر أو أفضل منه ، فليس المقام مقام مفاضلة ، ولكنما نعنى أنهما مختلفان وهل يستوى أن يكون أو لا يكون للمرافى وجهه عينان ؟ أليس لهذه الجارحة عمل يمتنع اذا تعطلت ؟ ألا يحدث كف البصر تأثيراً في مزاج الانسان وفي تفكيره واحساسه . بالحياة والناس وغير ذلك مما لا يسعنا حصره ؟ نعم . وان الامر بالحياة والناس وغير ذلك مما لا يسعنا حصره ؟ نعم . وان الامر وجوه الاختلاف الحلاف . وسنتناول في هذا المقال وجها من وجوه الاختلاف العديدة لعل ذلك يجلوما أشرنا اليه في الفصل الحيان انجازاً لوعدنا وإتماماً لكلامنا .

الغريزة النوعية من أقوى غرائزالانسان، ومظهرها الحبكا هو معروف ، والحب – كا لا نحتاج أن نبين – هو أداة التنظيم الكبرى لحياة الناس، والقوة الدافعة الى تحسين النوع والحياولة دون

انحطاطه . وليس هنا محل الكلام فى الحب ولكن هنا موضع التنبيه الى أن العين أداته الأولى ، والنظرحاسة «اجتماعية» ليس أعون منها على الاحساس وتقويته على الاحساس وتقويته

ومن هنا عجب الناس لبشار بن بردكيف يعشق امرأة « معينة » وهو ضرير فسألوه في ذلك، أو أحس هو ان الامر يحتاج الى ايضاح وتفسير ، فذكره في شعره فكان مما قاله :

يا قوم اذنى لبعض الحي عاشقة

والاذن تعشق قبل العين « أحيانا »

قالوا بمن لا ترى تهذى فقلت لهم

الاذب كالعين توفى القلب ماكانا وقد أحسن الاحتياط فى قوله «أحيانًا» فما تستطيع الاذن أن تقوم مقام العين أو تسد اختلالها، ولقد صدق ابن الرومي حين قال:

هل العين بعد السمع تكفي مكانه

آم السمع بعد العين يهدى كما تهدى ؟ ؟ ولكل منهما عمل ، وتأمل بيتى بشار اللذين سقناها لك وانظر كيف روى عن الناس انهم قالوا له انه « يهذى » ؟ن لا يرى ، وما أرى أصلح من هذا اللفظ ولا أحق بهذا الموضع ، وهل هو الا ضرب من الهذيان الصريح مهما أولته وكيفا خرجته ؟ ولقد احتاج

أن يكرر الرد والاحتجاج لنفسه فقال :

وكاعب قالت لأترابها يا قوم ما أعجب هذا الفرير الله يعشق الانسان من لا يرى فقات والدمع بعينى غزير ان تك عينى لا ترى وجها فانها قد صورت فى الضمير وما نشك فى انها صورة ملتاثة ان صح أن من الممكن أن تتثل لضمير الأعمى صورة ما، أو يجاوز الأمر معه الاحساس العام . وعلى أى شىء تراه يقيس ؟ ومن أى شىء يؤلف هذه العمورة ؟ وقوله : ان سليمى ، والله يكلؤها كالسكر تزداده على السكر الغت عنها شكلاً فأعجبنى والسمع يكفيك غيبة البصر وقوله :

عجبت فطمة من نعتى لها أيجيد النعت مكفوف البصر؟ وقوله

يزهدنى فى حب عبدة معشر قاوبهم فيها مخالفة قلبي فقلت دعواقلبي ومااختاروارتضى فبالقلب لا بالعين يبصر ذواللب وما تبصر العينان فى موضع الهوى ولا تسمع الاذنان الا من القلب ولا مرما عالج هذا المعنى فى قصائد عدة ولم يجتزىء بالاشارة

اليه مرة ، والعين باب القلب كما يقول البحترى

وماكان حظ العين في ذاك مذهبي

ولكن رأيت العين بابًا الى القلب

والجمال منظر ومعان وتعبير. والعين أقدر من السمع واللمس على افادة الاستمتاع به . اذ كانت هي الطريق الاكبر للالتفات

اليه والشمور به والاحاطة بمعانيه . ولأنها هي المعين على تأليف الصور الذهنية . وهي صور تتألف من أشتات أخرى علقت بالذاكرة وحصلت بالنظر . و بحسبك أن تقرأ قصيدة ابن الرومي في وحيد المغنية وكان بها مشغوفًا :

ومن الظبي مقلتان وجيد ين ذاك السـواد والتوريد وهي العاشقين جهد جهيد غير ترشاف ريقها تبريد قلت: أمران، بين، وشديد ء طراً ، ويصعب التحديد فشدق بحسنها وسعيد ها وقمرية لهـا تغريد من سكون الاوصال وهي تجيد لك منها، ولا يدر وريد وسجو وما به تبلید ف كأنفاس عاشقيها مديد مستاذ بسيطه والنشيد مصوغ يختال فيه القصيد كل شيء لها بذاك شهيد

غادة زانها من الفصن قدُّ أ وزهاها من فرعها ومن الخد فهي برد بخدها وسلام مالما تصطليمه من وجنتيها وغرير بحسنها قال صفها يسهل القول انها أحسن الاشيا تتجلى للساظرين اليها ظبية تسكن القلوب وترعا تتفنى كأنها لا تغني لا تراها هذاك تجعط عين من هدو وليس فيه القطاع مد في شأو صوتها نفس كا وأرق الدلال والغنج منـــه فتراه يموت طوراً ويحيا فيه وشيّ وفيه حلى من النغم طاب فوها وما ترجع فيه

وحسان عرضن لى، قلت مهاز حسنهافي العيون حسن جديد ونصيح يلومني في هواها لو رأى من يلوم فيه لأضحى ضلة للفؤاد يحنو عليها سحرته بمقلتها فأضحت خلقت فتنة غناء وحسنًا فهی نعمی عید منها کبیر لى حيث انصرفت منها رفيق عن يميني وعن شالى وقدا سد شیطان ٔ حبها کل فنج

عن وحيد، فحتما التوحيد فلها في القاوب حب جديد ضل عنه التوفيق والتسديد وهولي المستريث والمستزيد وهي تزهو حياته وتكيد عنده والذميم منها حميد ما لها فيهما جميعًا نديد وهي بلوي يشيب منها وليد من هواها، وحيث حلت قعيد مي وخلفي فأين عنه أحيد ان شیطان حبها لمرید ليت شعرى اذا أدام اليها كرة الطرف مبدئ ومعيد أهى شيء لا تسأم العين منه أم لها كل ساعة تجديد؟ بل هي العيش لا يزال متى استعر ض عيلى غرائبًا ويفيد منظر،مسمع، معان من اللهو، عتاد لما يحب عتيد: الخ الخ

وقد أطلنا الاقتباس لانا لا نعرف قصيدة أخرى في لغة العرب - وقد كدنا نقول أو في سواها من آداب الأمم الاخرى - هي أجمع من هذه لمعانى الحب والجال، ولأن ابن الرومي تناول فيها المرئى والمسموع . ولقد يذكر الكفيف الغصن والظبي وما اليهما مما يشبه بهشعراء العرب، ولكن هذا منه لا يكون الا تقليداً وعلى السياع و بمقدار ما أشربت نفسه من روح اللغة وأساليب التعبير فيها ، ومن غير أن يكون ذلك صادراً عن صورة فى الضمير وأى صورة فى ظنك يمكن أن تكون قد حصلت فى نفس بشار وهو يقول

وكأن رجع حديثها قطع الرياض كسين زهرا ؟ لا صورة على الاطلاق ا وكل ما هنالك مما دفعه الى هذا التشبيه هو نسيم الرياض المنعش للجسم المحيي للنفس. وقد يتناول المكفوف الصوت ووقعه ، ولكن الهيئة والشكل يفوتانه ، ولا يسعه أن يحضر بما يسمع ما يحضره البصير ويتمثله من الصوركا فعل ابن الرومي في وصفه لغناء وحيد فقد تراه يتعلق بهيئتها وسكون أوصالها إذ تغنى واحتفاظها بجمال شكامًا فلا عين تجحظ كالوارمة ولا وريد يدر ويمتليء بالدم وينتفخ ويشوه شكل الجيد وانسجامه. وانظر كيف جعل لغنائها وشيًا وحليًا « مصوغًا » لا ساذجًا لم يعمـــل فيه الفن، وجعل الشعر «يختال » في هذا الحلي ، وكيف مثل لك فسحة الخلو وفراغ البال بالقياس الى ما صار اليه من أخذ الحب عليه بالاسداد، وذلك بقوله « سد شيطان حبهاكل فج » وكيفنبه الى -ما يمليه النظر ويفيده من معانى الجال بقوله « ألها كل ساعة تجديد ؟ » وتشبيهه اياها بالعيش الذي لا يزال يعرض الغرائب ومالنا نقول أن بشاراً اضطر أن يعلل عشــقه للنساء بأعيانهن -وتشبيبه بهن ؟ ما بشار هذا ؟ انه ليس سوى فرد قد لا يصح اتخاذه

قاعدة ولكن تأمل أمثال الامم وأساطيرها فانها خلاصة صادقة التجاريبها وغرائزها . ومن الامثال التي نجدها في كل لغة أن الحب أعمى . نعم . ولقد صور القدماء «كوبيد » معصوب العينين . وليس أحذق من هذا الطفل مع ذلك ولا أسد ساعداً ولا أحكم، وكأنما أرادوا أن يقولوا انه لا يرى ما لا يحب بل أرادوا أن ينبهوا الى أن كوييد هذاكله عيون ولولا ذلك ما عصبوها فلفتونا اليها ودلونا عليها . ولو شئنا لاجتزأنا بهذا من أساطير القدماء ولكن بنا حاجة الى أسطورة أخرى . تلك أن فينوس أو الزهرة كانت في بادى و الأمر ربة الربيع و بساتين الزهر، ثم جعلوها ربة الجمال. وفي ذلك ما لا يخفي من الشعور الباطني بالعلاقة القوية بين الحب والطبيعة في عيدها. وفي خرافاتهم أن الزهرة هذه مخاوقة من زبد البحر، ومن حقها أن تولد منه . فياما أفطن القدماء وأهدى غرائزهم! ذلك ان المحدود الذي يقاس طولاً وعرضًا لا يروقنا ولا يقع من نفوسنا كما يستولى على هوانا و يسحرنا ما تتدفق فيه الحياة ، والجمال ليس شكلاً فحسب يل هو أيضًا تعبير ولحظة انتقال كأنما يريد الشكل المجتلي أن يتدفق في أشكال أخرى . وكل ثبات أو تكويم أو ركوز أو حصر مفسدة كما تحس ذلك من الأنف الضخم أو الظهر المحدودب. ومن هنا كان الانسان أجمل ما في الطبيعة . ومن الوجوه ما يموج فيه تعبير النفس أو حركة الفكر حتى لتكاد تتخطى العين معارفه وتخطئها ولا الراها .

والعيون نصف الجمال، وهي مدار السحر ومبعث الفتنة لأنها أنطق الجوارح وأقدرها على التعبير، وليس من المصادفات أن ولع الشعراء بذكرها ورعزوا بها في كثير من الاحيان الى الجمال وأطلقوا هذا الجزء على الكل، كما ترى مثلاً من قول المتنبي

عزيز أسى من داؤه الحدق النحل

عياء به مات المحبون من قبــل

فما يمني الاحداق على وجه التخصيص، وانما هو من قبيل ما ذكرنا . وليس في وسع المكفوف أن يحس الجال كما يحسه البصير أو يتأثر به مثله ، لأنه ليس محرومًا من منظره وحده بل من اكثر معانيه كذلك ، ومما يتصل به عن قرب أو بعد ، ومن الطبيعة أيضاً . وقد حجب عنه كل ما يمكن أن يقيس به وأحر بأن لا يكون عنده فرق يذكر بين النساء وأن تكون كل امرأة متسربة في الجنس، والاحساس بها احساسًا جنسيًا عامًا ، وأن تكون النساء كابن كأنما أفرغن في قالب عام، وقيمهن واحدة من حيث التناسل ، وأن لا تثير الغريزة النوعية الارغبة عامة في الانثي . لا ترتق (أي الرغبة) الى درجة التمييز ولا تبلغ أسمى منازله لانعدام ما يعين عليه . وفي وسعنا أن تقول مع قليل من التجوز ان الفرق بين المكفوف والبصير من هذه الناحية كالفرق بين الشعوب الساذجة التي لا تزال على الفطرة والشعوب التي ارتفعت عن هذا االمستوى وصار التميز الفردي فيها حاداً أو بارزاً موكداً - تلك تكون الغريزة النوعية عندها عبارة

عن رغبة عامة من الذكر في الانثى ومن الانثى في الذكر. وهذه تتوخى التعيين والاختيار، وكذلك الكفيف تستوي عنده امرأة وامرأة، وهو اذا اختار وميز لا يكون ذلك مرجعه إلا إلى أسباب لا نخطى، جداً اذا قلنا انها سطحية أو عارضة بعد أن لم يبق له من الأدوات سوى السمع واللمس وما أقل غناءهما وأشد ضلالها

## ۲

## المرأة بين بشار وأبى العلاء

السمع واللمس – والشم أيضاً – كل ما للمكفوف من وسائط الاحساس بالجمال ، وهي ، كما بينا ، أقل من النظر غناء ، لأن العين هي الاداة الكبرى . وهي أنفس الجوارح وأوثق الحواس اتصالاً بالعقل ، حتى لترى أكثر المجازات في هذا الباب مستمدة من حركاتها واحساساتها ، والعقل عنها أفهم و بها أقوى وأقدر ، وما يسع الكفيف أن يفهم الجمال أو يحسه أو يتأثر به كالبصير ، والمرأة عنده في الأعم أنثي يصبو جسد الرجل إلى جسدها، وأداة يرضى بها غريزته . وهو مهما بلغ من السمو يظل إحساسه بالمرأة أدنى إلى الطبيعة الحيوانية منه إلى المعاني النفسية . وسنورد لك أمثلة من الطبيعة الحيوانية منه إلى المعاني النفسية . وسنورد لك أمثلة من العاني النفسية . وسنورد لك أمثلة من العاني نا أسلم ين متباينين أشد التباين : بشار والمعرى . وكان أولهما حيواناً

والثاني إنسانًا، وكان بشار إن فرغ من التشبب بالنساء، أوعلى الأصح من وصف ما يشتاق اليه منهن و يطلبه عندهن من اللذات ، لم يفرغ من ذكر فحولت ، وتنزّيه فهو أبداً حيوان حين يذكر نفسه وحين يذكر المرأة . فهن ذلك ما حكوه من انه علق امرأة وراسلها يسألها يسألها أن تواصله فقالت لرسوله « أو لك في وأنت أعمى لا ترانى فتعرف حسنى ومقداره ، وأنت قبيح الوجه فلا حظ لى فيك ؟ فليت شعرى لأى شيء تطلب وصال مثلى؟ « فأدى الرسول الرسالة . فقال بشار عد البها فقل لها - ونحن نمسك عن إبراد الابيات لفرط ما فيها من الفحش ، وحسب القارىء أن يعلم انه أهمل كل ما يمكن أن يتفاضل به الرجال ولم ينظر إلا إلى الجانب الحيواني الصريح الذي يتساوى عنده الناس والبهائم ، وأخلق بالبهائم أن ترجح على الانسان من عنده الناحية ، وحتى حين يتخيل حبيته لا يخرج بها عن دائرة الحواس ، ومن ذلك قوله في عبدة :

أعددت لى عتبًا بحبكم يا عبد طال بحبكم عتبى ولقد تعرض لى خيالكمو في القرط والخلخال والقلب فشربت غير مباشر حرجًا برضاب أشنب بارد عذب والمرأة عنده أنثى تُشتهى وتنال ولا تستعصى على الطالب قاس الهموم تنل بها نجحًا والليل ، إن وراءه صبحا لا يوئسنك من مخبأة قول تغلظه وان جرحا عسر النساء إلى مياسرة والصعب يمكن بعد ما جمحا

وهو القائل أيضًا :

لا أبالى من ضن عنى بوصل إن قضى الله منه لى يوم جود وكان يعمل بما يعلم، وحكايته مع أمامة مشهورة ، قالوا كان يبعث بغلامه اليها فتتمنع فاما أضجرها بالحاحه عرفت زوجها ، فقال لها أجيبيه وعديه أن يجيء إلى هنا ، ففعلت وجاء بشار مع امرأة أنفذتها اليه فدخل وزوجها جالس وهو ( بشار ) لا يعلم فجعل بشار محادثها ثم قال

امامة قد وصفت لنا مجسن وانا لا نرافث فألمسينا فأخذت يده ودفعتها الى زوجها ففزع بشار ووثب ؟! ومن قوله قال ريم مرعث فاتن الطرف والنظر لست والله مدركي قلت: أو يغلب القدر

وله رأى فى شعر النساء يوافق تصويره لهن قال : ما من شعر تقوله امرأة ألا وفيه سمة الحنوثة : ولبشار حكاية ليس أنم منها على انحصار الاحساس بالمرأة فى الرغبة الحيوانية وانتفاء الاهتمام بما وراء ذلك والعجز عن ادراكه ، ولكنا مع الاسف لا نستطيع أن نسوقها لشناعتها فليبحث عنها من شاء فى أخباره المبعثرة أو فيما جمع له الاديب احمد افندى القرفى . ونوجز فنقول ان بشاراً لم يكن ينظر إلا إلى الانوثة فى المرأة والفحولة فى الرجل، وانه لم يعرفها سوى مناع يجس ويشم ويستمع اليه

أما أبو العلاء فقد كان وقوراً محتشماً متشاعًا رافضًا للحياة

مزدريًا المرأة . وهي (أي المرأة) عنده لا تُضمن عفتها ، وأقل ما تجنيه ، التبرج ، ومن الواجب أن يداريها الرجل الذي يعايشها ويسترضيها ويتقي غضبها ويراقبها ، فكثيراً ما تظهر الغيرة على بعلها وتسود عيشه من أجل ذلك بينها هي تسقي الخليل ريقها ا

لعمرك ما غادرت مطلع هضبة

من الفكر إلا وارتقيت هضابها

أقل الذي تجني الغواني تبرج

يرى العين منها حليها وخضابها

فان أنت عاشرت الكعاب فصادها

وحاول رضاها واحذرن غضابها فكم بكرت تسقى الأمر حليلها

من الغار، إذ تسقى الخليل رضابها

وان حبال العيش ما علمت بها

يد الحي إلا وهي تخشي انقضابها

و يقلب ما يكبحه من اشتها، نفسه لها ورغبة جسمه فيها، فيجعله ويقلب ما يكبحه من اشتها، نفسه لها ورغبة جسمه فيها، فيجعله تهالكا منها على اللذات واستهتاراً في ارضاء الشهوات، ويسلبها كل ما عدا ذلك ولا براها إلا أداة نسل ومطية شهوة ذلول فهي عنده حمة سامة

وانما الخود في مساربها كربة السم في تسربها

وما فضل النساء ؟ ولأية غاية يطلبن الرجل ؟ أليس للنسل ؟ صحبنك فاستفدت بهن ولداً أصابك من أذاتك بالسمات بذلك عن نوائب مقمات وأرزاء يجان مصمات وان تعط الأناث فأى بؤس تبين في وجوه مقسمات ويلقين الخطوب ماومات ولا في غارة متغشمات فيها للنسوة المتأيهات

ومن رزق البنين فغير ناء فمن ثكل يهاب ومن عقوق يردن بعولة ويردن حليًا ولسن بدافعات يوم حرب وقد يفقدن أزواجًا كرامًا

وما النساء عنده إلا لقينك بالاساور معامات فوارس فتنة أعلام غي ولا يغرنك عكوفهن على المصلى أمانًا من غوارر مجرمات وايس عكوفهن على المصلي والمغزل أولى بهن من القلم ولا تحمد حسانك ان توافت بأيد للسطور مقومات فحمل مغازل النسوان أولى بهن من اليراع مقلمات وليكن أخذهن التلاوة عن عجوز مهتمة

ليأخذن التلاوة عن عجور من اللائي فغرن مهمات يسبحن المليك بكل جنح ﴿ وَبِرَكُمْنِ الْصَحِي مَتَأْثُمَاتُ فها عيب على الفتيات لحن اذا قلن المراد مترجمات

واذا احتاج الامر لمعلم فينبغي أن لا تدنو الفتاة حتى ولا من رجل ضرير الا أن يكون هرمًا همًا مرتعش اليدين أبيض اللمة ﴿ ولا يدنين من رجل ضرير يلقنهن آيا محكيات سوى من كان مرتعشًا يداه ولمته من المتثغات وخير للشيخ الفقير أن لا يتزوج متنعمة فأن الفقر والشيخوخة بابانِ الى العظائم، والشيب مفتفر مع الغني اذا كانت « قوى الرجل موفورة » وفي زوجة واحدة كفاية .

ولا يتأهلن شيخ مقل بمعصرة من المتنمات فأن الفقر عيب ان اضيفت اليه السن جاء بعظات ولكن عرس ذلك بنت دهر تجنبت الوجوه محمات ويغتفر الغني وخطاً برأس اذا كانت قواك مسلمات وواحدة كفتك فلا تجاوز الى أخرى نجيء بمؤلمات

و يختم هذه النصائح بأنها س خبير مجرب شفيق فهذا قول مختبر شفيق ونصح للحياة وللمات والرجال لا يؤتمنون على النساء

وأمن على المال الرجال ولا تأمنهمو أبدأ على الخرد واذا بلغ الغلام العاشرة فاحجب النساء عنه ولا تدخله عليهن فأنهن حبال غي بهن يضيع الشرف

اذا بلغ الوليد لديك عشراً فلا يدخل على الحرم الوليد فأن خالفتني وأضعت نصحي فأنت،وانرزقت حجي،بليد

الا أن النساء حبال غي بهن يضيع الشرف التايد واضرب على المرأة فأن ارخاءالعنان لها يفريها بركوب ما لا يحمد

ومشيها تضرب في أكمامها للقوح ريا الطيب من أمامها تأتم ، والخيبة في أثماهها ان نزلت عصماء من سمامها فلا سقاها العلل من غمامها

شر على المرأة من حمامها ارسالك الفاضل من زمامها زائرة المسجد في ألمامها بأحدل ما عف عن كامها أعادها الخالق من أمامها وريقها الشروب في صامها سمام أفعى بان من سمامها إذا احتوى الريم على رمامها لزومها البيت مع اهتامها - حتى يجيمًا الوفد من حمامها وحملها المغزل في اتمامها

> أوفى بها تعقــد من زمامها وأخف ما وصفها به انها خيالات ولعبة .

وما الغواني الغوادي في ملاعبها إلا خيالات وقت أشبهت لمبًّا وانتقل الآن من شعره الى نثره ، ومن كلامه في الدنيا وأوصابها ومتاعبها إلى تخيله للآخرة ونعيمها الخالص الحالد، وتأمل وصف اللحور العين، وهن على ضربين : ضرب خلقه الله في الجنة لم يعرف غيرها، وضرب نقله الله من الدار العاجلة لما عمل من الأعمال الصالحة. وهو يجعل ابن القارح يلتق باثنتين من الضرب الثاني ، ويقبل على كل واحدة منهما يترشف رضابها فيهيجه ذلك إلى مابه ويقول «ان أمر والقيس لمسكين مسكين تحترق عظامه في السعير وأنا أتمثل بقوله

كأن المدام وصوب الغام وريح الخزامي ونشر القطر يعــل به برد أنيابهــا اذا غرد الطائر المستحر فتستغرب احداها ضحكاً فيقول مرَّ تضحكين ؟ فتقول فرحًّا بتفضل الله ! أتدرى من أنا ؟ . . . إنى كنت في الدار العاجلة أعرف مجمدونة وأسكن في باب العراق مجلب وأبى صاحب رحي وتزوجني رجل يبيع السقط فطلقني لرائحة كرهها من في"، وكنت من أقبح نساء حلب فلما عرفت ذلك زهدت في الدنيا وتوفرت على العبادة وأكلت من مغزلي ومردني فصيرني ذلك إلى ما ترى » وتقول الأخرى « انني كنت توفيق السوداء التي كانت تخدم في دار العلم ببغداد على زمان أبي منصور محمد أبي على الخازن وكنت آخرج الكتب إلى النساخ » . ودع ما في هذا الموقف من التهكم . واجعل بالك إلى اقباله الشــديد على ترشف الرضاب وشرهه في ذلك والى صرخته « ان امر، القبس لمسكين مسكين » وتكريره هذا اللفظ وما يشعرك به ذلك من تحرق الرجل الذي يكبح نفسه حتى إذا أمكنته الفرصة اندفع كالمنفجر. ولا تنس تعلقه بالرضاب ورائحة الفم واختصاصه ذلك بالذكر

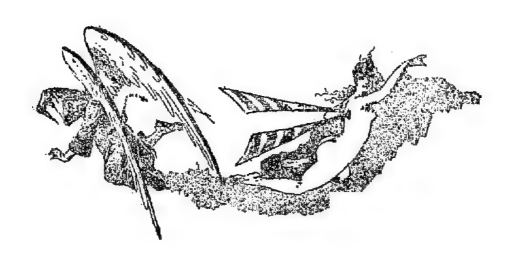
أما الحور التى خلقها الله فى الجنة ولا تعرف الدنيا فتخرج لابن القارح من سفرجلة أو رمانة ، جارية و حورا عينا » فيسـجد لله اعظاماً و يخطر فى نفسه وهو ساجد ان تلك الجارية ، على حسنها ، ضاوية ( نحيفة ) فيرفع رأسه من السجود وقد صار من ورائها ردف

يضاهى كثبان (تل) !! عالج فيهال من قدرة الله ويقول « يا رازق المشرقة سناها ومبلغ السائلة مناها والذى فعل ما أعجز وهال ، ودعا إلى الحلم الجهال ، أسألك أن تقصر بوص هذه الحورية » فيقال له أنت مخير في تكوين هذه الحورية كما نشاء فيقتصر من ذلك على الارادة » وهنا أيضاً تهكم ولكنه مشوب بما لا يخلو من دلالة على التفات إلى الجسد والى مواضع معينة منه التفاتاً كان المعرى يزجر نفسه عنه في حياته احتشاماً ونقمة

فهو يسيء بها الظن كبشار، ولا يرى لها عفة بحفظها عليها دين أو تأديب، ولا يعتدها إلا ملهاة وغواية، ولا ينظر إلى ما وراء أنوثتها وخورها وضعفها ،وان كان مزاجه قد ذهب به مذهباً خلاف مذهب بشار ،والنظرتان متفقتان في النهاية وصادرتان عن أصل واحد، وان كانتا مرسلتين من نافذتين متباعدتين، وانك لتحس مرارة الحرمان وألم الاضطرار الى الكف عن الثماس الملاذ، في شعر أبى العلاء، كما بطالعك من شعر بشار حيوانية التسور الى اللذائذ الحسية. وهو فرق أوجده اختلاف المزاج وتفاوت العقل، والعمى في كلا الرجلين علة أولى، وقد كان ابو العلاء شديد الاحساس بعاه وان له لهذا البيت:

اذا مر أعمى فارحموه وأيقنوا - وان لم تكفوا- ان كلكم أعمى وهو حسب المتأمل ولو لم يكن له غيره لكني كذلك الدكتور طه حسين . لا يرى الدنيا فلا يعرف عن

الجال إلا انه أنثى يشتهيها الذكور و يصبو اليها الرجال ، وهو بطبعه مفراح وقد أقبلت عليه الدنيا ومالأه الحظ فلم يجد التشاؤم مرعى له في نفسه ، ولكنه يؤثر الوقار و يميل إلى تقيدل المعرى والاقتياس به فيكبح نفسه و يردها على مكروهها، غير أن ما لايظهر في سلوكه الذي يتوخى فيه الاحتشام، يظهر في كتابته وفي التفاتات ذهنه كما بينا ، فلا عجب اذا رأيناه كلفًا بتناول الحجان وأهل الحلاعة من شعراء العرب وتلخيص القصص التي تدور على الخيانات وما اليها وتسويغ ذلك والاعتذار له ، حتى لكا نما يحاول أن يقول بلسان غيره ما تلج به الرغبة في الكشف عنه والافضاء به من مكنونات نفسه





هي ليلة حالكة متراكبة الظامة ، وفي الصدر ضيق ، فأين عن صحرائي أعدى ؟ – صحرائي التي لايلفط الطير فيها حباً ، ولا يجاوب في خرابها قلب قلباً ، ولا يغيرها صيف ولا شتا ، ولا يدوم عليها لا العفاء ؟ – كذلك كانت قديماً ، وكذلك أبقاها الله لي ا ولكم توهمتها وأنا أضرب فيها ، وأطوف في فيافيها – وجها مستعاراً يبدو فيه « الحجه الاعظم » متفنعاً ! ولكم وقفت أدق رماها بقدمي وأفحص فيه بعصاي وأدمدم كالذي يريد أن يرقبها بالعزائم ليشفيها من هذا السحر الذي ضرب مليها وألزمها هذا الحل ا ولقد أعجب في الليالي القمراء كيف لا تحسرون تقضر عنها هذه الرمال وتبرز لقمر الذي يناجيها ضوء وينام على صدرها التموج ، في مشل وشي الرياض يناجيها ضوء وينام على صدرها التموج ، في مشل وشي الرياض تنفح روحاً ور يحاناً ، ويتداعي الطد على ايكها اعلاناً ، وتتهدل أغصانها قتسمو « وتمس الارض أحيادً » ؟ ا ولكني أتكام كانا هي قد رزقت الحس والارادة ا

وقالت الرمال لى وأنا أقتلع منها رجلى اقتلاعاً اذ أخبط فى الصحراء والربح تجذب أطراف الرداء: « بودى لو تماسكت حباتى ، وثبات ذراتى ، ولانت مواطئي لقدميك ، ولكنى مثلك لا حيلة لى فها قضى به ! »

وهتف بي هاتف من جانب سمائها التي عفت الظامة آي الهدى

« ليتنى أستطيع أن أسدد خطاك، وأنير لك الطريق الذى تغوص فيه قدماك، وأريك غايتك قبل مذهبك، ولكن لنا آيينا(۱) لا نملك خلافه، وقانونًا لا نستطيع تأويله واعتسافه، وما نحن وأنت إلا سواء، وهل نواك تملك من أمرك كثيراً أو قليلاً ؟»

قلت : «كلا!»

وانجابت طبقة من الظلمات المخيمة على الصدر وخلصت أنفاسي قليلاً

古 井 安

وهبت الربح بى كالمجنونة ، فعدت وكأنى أمشى على ماء لجى يعلو و يهبط ، وسفت الرمال في وجهى حيثما أدرته كأنما أرادت الحياة أن ترجمنى، وتسابقت زمازمها الى أذنى فوقفت مكاني لا أريمه

<sup>(</sup>١) الايين القانون

وأغمضت عينى وقلت لنفسى: ماذا يصنع العود النابت فى الخدلاء هبت به مثل هذه الرياح الهوجاء ؟ يلين أو ينقصف الهلت الحارض حتى سكنت الثورة وهدأت الفورة وجهلت أفكر فى هده الحياة الغريبة التي يمتزج فيها الصراخ بالغناء، و يختلط بها الالم والطرب، وأقول لا شك أن الحياة عمياء صهاء فليتها توهب البصر هنيهة لترى هذا الخليط من الحسن والقبح والحير والشر، وياليت من يدرى ماذا تصنع اذن ! أترى يثور بها الخجل فتعصف بكل شي، وتحوه أم تأخذ في إصلاحه وعلاجه في صبر وأناة ؟ أما لوكنت أنا الحياة لتناولت ما أخرجت كفاى من طينة الارض المحدودة ودككته وحطمته ثم ذروته لهذه الرياح!

فهمست في أذنى الرياح: ما الحسن والقبح؟ وما الحزب والسرور؟ وما الخير والشر؟ وما الاحساس والعقل، والخصب والجدب؟ والصحة والسقم، واليأس والأمل، والبكا، والصحك؟» فرفعت رأسي حائراً وأدرت عيني واجماً ثم أطرقت مفحاً ثم مهضت أمشى ا ودلفت بي رجلاي الى المقابر فتخللها الى جدت فيه شطر من ماضي، وقعدت وأسندت ظهرى الى حجارته وأنا أقول لنفسى « الموت على الاقل راحة، فليت الحادي يعجل بنا ا فقد سئمت الحياة ومللت النظرالي وجهها الملطخ وثوبها المرقع، واشتقت أن أرقد هنا الى جانب . . . »

فخلص الى صوت من جانب القبر أن « لا! »

قلت كيف لا ؟ واستدرت حتى واجهت أصواء القبر.

قال الصوت: لا على التحقيق! ان لى هذا سنوات لا أعلم عددها، ولعلها أقل مما توهمني وحشة الوحدة التى تطيل أيامي التى صارت كلها ليالى، أو لعلها كثيرة فما أدرى وقد حُجبت عنى الدنيا. ولو كان المرء يموت مرة واحدة لقلت لك صدقت. ولكنه يموت مرة كلا نسيه واحد من الاحياء، ويشتمل عليه الفناء شيئًا فشيئًا. وأنت على الاقل- تذكرنى، فأبقى بذكراك، فلا تسلمني الى العفاء بموتك. ولسنا نألم الرقاد هنا، وان كانت ظهورنا توجعنا أحيانًا من طوله، ولكنا نألم فتور الذكرى عنا واشفاءنا على التلف الاخير، وهمنا في قبرى - في حجرة أخرى - جد أعلى لى، مسكين مسكين قد استوفى ميتاته جميعًا ولم يبق منه شيء. وليت ادكاريه ينفعه! اذن لرددت اليه بعض الوجود ولكن هيهات! انما يجدى الذكر ممن فوقها دون من هم في جوفها مثلنا»

قلت « ولَكُن أَذَا تَعَلَّقَتُ بِالْحَيَاةِ فَلَا مَعْدَى عَنْ إِجَابَةَ دُواعِبُهَا أَفْلَا يُسُوءُكُ ذَلِكَ؟»

قال الصوت: «كالا ا سيان عندى أن تنى لى ولا تنى ، ومن العبث أن تتكاف لى الحفاظ فاننى بعد ان مت لا يسعنى أن أوليك الشكر الذى تستحقه أو تنتظره ، ولا ألتفت الى وفائك أو غدرك ، وانى لأدرى فوق هذا ، انك لا تذكرنى لذاتى بل لما طابت به وانى لأدرى فوق هذا ، انك لا تذكرنى لذاتى بل لما طابت به وانى (٨) – الربح

نفسك على عهدى ؛ فافعل ما بدا لك ولا تعن نفسك بى من هذه الناحية ، ولكن أبق لى رقعة صفيرة فى زاوية من ذاكرتك أفيد بها عذو بة البقاء »

قات : فاذا نسبتك كغيري ؟

قال الصوت : اذا نسيت ؟ آه ! ولكن ما لنا ومالم يقع ؟ دع هذا آلي أوانه ، وعسى أن يكون بعيدًا !

قلت : حسن سأحيا من أجلك، وأتنى المهالك أكرامًا لك وضنًا بك أن تلحقي الاموات جدًا !

قال الصوت: اتفتمنا. فالى الملتقي ا

فسرت فى جسدى رعدة خفيفة ولم يسرنى أن تقول « الى الملتق » ا ونهضت عن القبر ممتلئًا رغبة فى الحياة ، وضنًا بها وحرصًا عليها ، وعدت أدراجى الى دارى خفيفًا كأنما حططت عن كاهلى وقرًا . وجعلت أقول فى الطريق : « فهم سأحيا من أجلها ا »

ولما أدرت المفتاح فى الباب همس فى اذنى الشيطان اللعبين « تقول من أجل من ؟ ؟ » وقهقه !! ففاظنى ذلك فأشحت بوجهى وأسرعت فدخلت وأغلقت الباب فى وجهه !! ثم صنعت هذه الابيات وألقيتها اليه من النافذة

﴿ هاتف من جانب القبر ﴾

جمالَكُ 1 لا تأسف على ولا تأسى.

فأنى تحت الارض لا أحفل الحبسا

طواني الردى عن ناظريك فجاءة

وماكان ظنى قط أن أسكن الرمسا

أراني الصبي ، شمسي ، بعيداً مغيبها

فسرعان ماولى النهار وما أمسى!

وكنت سرور العين والانف والحشى

فقدصرت أوذى العين والائف والنفسا

فدع عنك ذكري انه ليس نافعي

وسیان عندی أن تنی لی ً أو تنسی

ولا تتجشم لي الحفاظ فانني

وقد مت ، لا أوليك شكراً ولا حسا

وأدخل اليك الشمس من كل كوة

فما يتملى العيش من يحجب الشمسا

ستسليبك عنى كل أزهراء ناهد

وان بقیت ذکرای تهمس بی همسا

فما أنت بالبــاكن على" وانمــا

على فقد ماقد كنت طبت به ننسا ا



من رأى أفلاطون، فيما وضع على لسان أستاذه سقراط، ان الحكاية تنشىء العادة. قال «أولم تشاهد أن الحكاية، سواء أكانت تقليداً للحركات البدنية أو نبرات الاصوات أو أساليب التفكير، اذا واظب عليها المرء منذ الحداثة، تحور عادة وطبيعة ثانية ؟ »

وكانت أدوار النساء في ذلك العصر يؤديها الرجال فعاب سقراط ذلك وزجر الشبان الشرفاء عن « محاكاة » المرأة ، فتاة كانت أو مجوزاً وسواء أكانت تتنقص رجلاً أم تقرد على الآلهة أو تكابد المصائب والآلام والاوجاع ، وهم ( أي الشبان ) أحق بأن يُردعوا عن تقليد امرأة تعانى مرضاً أو حبًا او وضعاً »

وأما أدوار الرجال فليس يجوز فى رأى سقراط لممثلها تقليد الارقاء أو الجبناء أو غيرهم من الناس « حين يشتم بعضهم بعضًا أو يركبه بالمجون أو حين ينطقون بالبذاء والفحش أو يقترفون من المعايب فيما بينهم أو ضد غيرهم ما اعتاده أمثالهم بالقول أو بالفعل ومن رأيي أيضًا أنه لا ينبغي لنسا أن نعودهم أن يحاكوا المجانين في كلامهم أو أفعالهم لأنه اذاكان من الصواب ألا تنقصهم الدراية بالمجانين والاشرار من الرجال والنساء فليس من الرأي أن يقتدوا بهم أو يقلدوهم »

## **救 按 按**

الأصح، فيما تجوز ومالا تجوز محاكاته، وما يحسن أن ينهي الشبان عن تمثيله ويزجروا عن تقليده ، والعلاج عنه أن تكون الرواية مزيجًا من التمثيل والقصص، وأن يقتصر التمثيل على الادوار التي تنطوى على النبل والسمو وما هو من ذلك بسبيل ، ويذهب القصص بالادوار الوضيعة، وواضح من ذلك أنه يرى أن لتمثيل الدور مرة بعد أخرى أثراً في نفس من يؤديه. وليس يعنينا هنا علاجه الذى وصف ليصون للجماعة فضائل نفوسها وليوقيها أسواء التمثيل مع استبقاء ما يسعه استبقاؤه من مزاياه المستفادة من الحكاية ومن الشعر فيه، فأنها طريقة للتوفيق لا سبيل اليها في هــذا العصر الذي لا شك أن نطاق التعاطف الانساني فيه أوسع وأرحب منه في عصر أفلاطون ولقد كانت عناية افلاطون بتربية ما نسميه الآن (السو برمان) ومن أجل هذا كان يجب أن يوقيه ما يخشى أن يفسد عليه صورته التي رسمها له في خاطره . وما عن قلة اجلال لافلاطون

أن نعجب (لسو برمان) لا يخرج الى الدنيا الا فى مثل صوب النبات أو فى بيوت من الزجاج ترد عنه عادية الرياح والقر والامطار !! وماذا عسى أن يبلغ من مناعته ومن الجلد والقدرة على احتمال الحياة ومغالبة صروفها وفتنها و بوائقها ؟

## 本 炒 \*

وما لهذا نكتب . وانمها الذي تريد أن نقوله هو أنه لا يخالجنا شك في أن للتمثيل أثره القوى في نفوس أهله رجالاً كانوا أونساءًا، ومعلوم انه ليس كل ممثل بصالح لكل دور ، وأن بعض الادوار هي فى أيدى بعض المثلين أنجح ، ونحسب أن مما هو فى حكم البديهى أن الصفات البدنية وحدها – من طول أو قصر، وضاَّلة أوجسامة، ووسامة أو دمامة وسائر ما يجرى هــذا المجرى مما يتعلق بالصوت والنظر – ليست كل ما يتطلبه اداء الادوار المختلفة ، بل ان القدرة على استعارة الشخصية الروائية وافراغها على النفس والجسم، تستدعى استعداداً وتحتاج الى وجود مقدارمن التناسب ودرجة من التطابق. وليس معنى ذلك أن دور الحسيس لا يجيد أداء الا الحسيس من الناس بطبعه وفطرته ولكن معناه ان أصلح المثلين له أقدرهم على فهمه وعلى الاحاطة بجوانبه وعلى سهولة التسرب فيه. ومن هنا يسمك ان تقول انه مامن ضرب من التمثيل يوفق المرء في أدائه الا وثم -مقدار من التقارب بين هذا الضرب وبين لابسه. وما أظن بالمثلين الذين قد يطلعون على هـ فدا الفصل الا أن بعضهم سيحمى من ذلك أنفه و ينزو فى رأسه الغضب على والمقت لي ، وما أحب أن يسوء أحداً كلام لى فى هزل أو جد، ولكن من العسير على أن أصدق أن امرءاً يحسن مالم يركب فى طبعه ذرة من الاستعداد له ، وقد يعزى هؤلاء و يكسر سورة غضبهم ان أقول لهم ان الناس فى الاستعداد للخير والشر متقار بون على كثرة ما يتفاوتون واننا جميعاً من طينة الارض « وأين عن طينتنا نعدى ؟ » كما يتساءل ابن الرومى ، ان كان مثل هذا الهراء البديهي يعزى فنسا أو يطفى ء غضباً !

كذلك من العسير أن أصدق أن يظل الممثل يستعير نوعاً من الشخصيات معيناً وأن يفعل ذلك شهراً بعد شهر وعاماً فى أثر عام وأن يخرج بعد ذلك كا دخل وألا يكون من أثار ذلك توكيد بعض الخصائص فيه أو بروز بعض السهات ، عرفت فيهن عرفت من الممثلين المرحوم احمد فهيم افندى وكان ذلك فى أخريات أيامه فلفتنى فيه من صوته وهيئته اذ يمشي أو يقف أو يلتفت او يحدق ببصره مشابه مما يؤدى على المسرح من أدوار الملوك والنصحاء الامناء المخلصين ومن الى هؤلاء . وكثيراً ما تنيت لو آنى كنت عرفته وحة الله عليه – قبل ان يبلغ أثر التمثيل فيه هذا المبلغ ، وعلى ان من التعسف ان يلجئنا ما نقدر ان يلقانا به بعض القراء من انكار

الدهشة – لا التفكير – الى سوق الامثلة الفردية وهي مما لا يدخل في الطوق ان يسوق الكاتب منها الكفاية

و بحسبنا و بحسب القراء أن نرتد جميعًا الى الأصل ، وهو « الايحاء » ولا يتسع المقام هنا للاسهاب في بيان وقع النفس في النفس ولكنا، إيضاحًا لغرضنا نقول، ان كل حركة باعثها الارادة وان الارادة تفضى ببواعثها على الحركة الى الجهود المدركة للفكر أو لغير المدركة من الجانب الاحساسي. فاذا كان مصدر هذه الجهود التي تغرى الارادة بالنشاط ليس ذهن الفرد نفسه بل ذهن أجنى عنه و بعبارة أخري اذا صارت ارادة المرع طوع رأى سواه أو عاطفته فان ما يصدر عن أولها يكون موحى به اليه. وقد فسر نورداو هذا الاعداء في فصل طويل ممتم سبق به كل علماء النفس ويلخص رأيه أو نظريته في أن « الايحاء هو نقل الحركات الذرية من ذهن الى ذهن على النحو الذي تنتقل به اختلاجات سلك الى سلك غيره بجواره، أو كا يفضي قضيب الحديد المحمق الى آخر بارد بحركات ذراته . ولما كانت كل الآراء والخوالج تنطوى على حركات لذرات الذهن فان مما يستتبعه نقل حركات الذرات أن تنتقل الآراء والخوالج معها »

وأظهر ما يكون ذلك فى التنويم المغناطيسى. فإن المنوم يستطيع مثلاً أن يقول للنائم « غداً صباحاً فى الساعة الثامنة ستمضى الى منزل فلان بشارع كذا وتضربه بسكين مطبخ تحملها معك » وهو مثل متطرف ضربه نورداو لمثل ما صحت التجربة فيه . قال : «ثم يفيق المنو م و يمضى الى سبيله وهو لا يعى شيئًا مما جرى حوله في نومه ، وقد لا تكون له معرفة ما بفلان هذا ، ولعله أيضًا لم يمش قط بشارع كذا، وعسىأن لا يكون قد آذى في حياته ذبابة . ولكنه في صباح اليوم التالى يتناول سكين المطبخ – وقد يسرقها اذا كان لا بد من ذلك للحصول عليها – و يذهب الى شارع كذا و يقرع باب فلان هذا في الساعة الثامنة تمامًا و يوشك أن يضر به لولا أن باب فلان هذا في الساعة الثامنة تمامًا و يوشك أن يضر به لولا أن ما ينبغي من الحيطة »

وقد قلنا أن هذا مثل فيه شيء من التطرف لأن الثابت أن الايجاء لا يبلغ هذا المبلغ من القوة الا في المرضى دون الاصحاء، وفي الضعفا، دون الاقوياء. وواضح من هذا المثل أنه لكي يتخذ الذهن لنفسه حركات ذهن آخر و يعدى بآرائه وعواطفه و بواعث إرادته يجب ألا يكون هو مجالاً لحركات من ضرب آخر قوية أو أقوى من تلك التي يراد نقلها والاعداء بها و بعبارة أخرى ينبغي ألا يكون مجداً في التفكير ومثال ذلك السلك المهتز الذي أشار اليه نورداو، لاشير في سلك آخر مشل اهتزازاته الا إذا كان هذا الآخر ساكناً أو ضعيف الاختلاجات. فعلى قدر ضعف الذهن يكون تأثره بحركات ذهن غيره وعلى قدر قوته ونشاطه تكون مقاومته على أن حركات أذهان عدة ولوكانت ضعيفة اذا اجتمعت وتجاوبت باحساس أذهان عدة ولوكانت ضعيفة اذا اجتمعت وتجاوبت باحساس

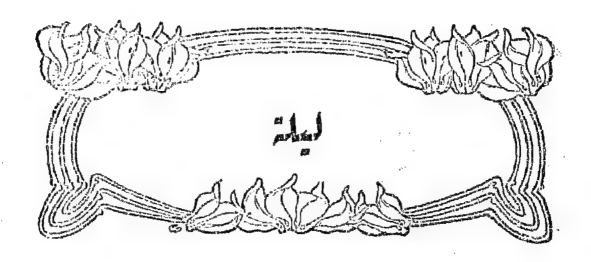
واحد قد تكون أقوى من حركات ذهن واحد قوى ، ومن هناكان تأثير الجماعة المحتشدة فى الفرد وحملها إياه على تيارها على الرغم من مغالبته لفعلها فى نفسه ، ومن هنا أيضًا تكون ضيعة العقول القوية فى المجالس النيابية وأشباهها اذا زخرت نفوس الاكثرية بعباب إحساس واحد أو متقارب

والتمثيل حين ترجعه الى الاصل، استيحاء لما يدل عليه الكلام، وقوامه إخلاء الذهن مما يشغله في العادة واجلال الحالة النفسية التي يراد استعارتها محمله أو بعبارة أخرى إنامة العواطف والخوالج والآراء الشخصية على قدر ما يستطيع المرء أن يفعل ذلك والاعتياض منها آراء وعواطف وخوالج أخرى،وتمكين هذه المستعارات من استغراق النفس باخلاء المجال لها ،وهذه أصلح الحالات النفسية للايحاء ، وهي قريبة شبه بحالة النائم نومًا مغناطيسيًا حين يكون الجهازالعصبي مجيث لا تؤدى ذرات الذهن من الحركات الا أضعفها وحمين تكون من أجل ذلك غير مستقرة التوازن فيسهل بأيسر باعث دفعها الى حركة يعينها نوع الباعث وقوته . فالمثل الذي يؤدي الدور مرة بعد أخرى يقع تحت تأثيرالشخصية التي يستعيرها بضع ساعات كل ليلة ويكون استعداده لتقبل الايحاء منها أقوى على التكراركا يكون النائم أشد. خضوعًا وأعظم طواعية في يد منومه على الاعادة

وليس من الضروري أن يكون المرء أخبر الناس بنفسه وأقلهم

خديعة فى أمرها ولولا ذلك لكان المشملون أنفسهم أقدر على بيان الاثر الذي تخلفه أدوارهم التي يؤدونها وأعرف بمداه ولكن المراسرع فى العادة الى إنكار الايحاء لتوهمه فى أول الخاطر ان الاقرار به يغض منه و إن كان متبادلاً شائعاً وكان فعله ظاهراً فى التوافه والصغائر ظهوره فى الامور الجسيمة . وكيف تفسر عدوى الثؤباء وكون كثرة المؤاكلين أشحذ لشهوة الطعام، وما الى ذلك إذا لم تفسره بالايحاء





من أمتع ما مربى فى هذه الحياة ، التى لا أراها ممتعة ولا أحب أن تطول أو تتكرر ، ليلة قضيتها بين شراب وسهاع . فأما الشراب فلعل القارىء أدرى به وأخبر! وأما السهاع فقل من شجى به كما شجيت فى ليلتى تلك! أى والله! وما زلت إلى الساعة ، كما خلوت نفسى ، أغمض عينى وأتسمع وأحاول أن أبتعث ذلك الصوت البديع الذى هاجنى إلى ما بى كما لم يهجني صوت سواه! وقد أعجب لما يُصب فى الأذن أين يذهب ؟ وربما أثارنى هذا العجز عن إحياء موت بأكثر من تصوره فى ضمير الفؤاد ، وقد أغالى فى إكبار هذه الثروة الصوتية وأتمنى لو رزقت شيئًا منها بكل ما لى - لو أن لى شيئًا! - ثم أعود فأسخر من نفسى وأضحك من أمنية يستخفنى الى انشائها الطرب العارض . ثم أسخر من سخرى وأقول لنفسى فى حدة « أو لا يسر الاسكندر وقيصر وسليان أن ينزلوا لمثلى عن

نصف ما أحرزوا من جيد لو أنه وسعنى أن أخول كلاً منهم مما أضنى الله على من الحياة على ما فيها ، ليلة واحدة كذه التي نعمت فيها ؟ ؟ » نعم ! ولكنهم قد شماهم ظلام أوركوس على حين أحيا وأطرب! وما أدرانى أنهم نعموا بشل هذا الصوت ؟ ؟ أمن أجل أنهم كانوا ملوكاً أو أقوى وكان لهم سلطان و بأس و بطش ، يلزم أن يكونوا قد سعدوا بغناء كهذا ، يخف منه حليم « راجح حامه ، و يغوى رشيد » ؟ ؟

惊 榮 聲

وكانت السماء قد جاد الأرض منها هاضب ثم أقلمت وصفا المجو ورق النسيم فنهضنا إلى مائدة مدت تحت أعين النجوم المتلامحة ودرنا عليها نأكل ونشرب ما لا يحسب الحاسب وأرسل كل منا نفسه على سجيتها وورد من صاحبه «غير المكدر المطروق» وانبسط اليه غير باخس واجباً ثم أخذنا مجالسنا للسماع وآذننا العود «بالاحسان إيذان صادق الخبر» وأطفنا ببكر من الألحان لم يفض لها خاتم من قبل ، ثم رضينا من منظر بمسمع وانطفأ النور، وهفت إلى أسماعنا الأنفام من وراء ستور الظلام واها لذاك الفناء من طبق على جميع القاوب مقتدر (۱) واها لذاك الفناء من طبق على جميع القاوب مقتدر (۱) علاً روحاً فؤاد سامعه ويصطلى حره من القرر

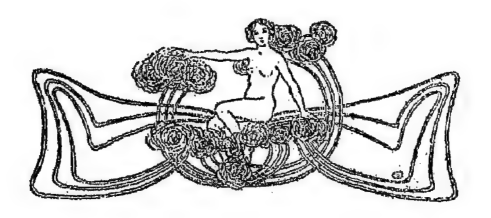
<sup>(</sup>١) الايمات لابن الرومي

كأنه قالب لكل هوى فكلمه والمني على قدر لا خير في غيره ، وهـل أمم من شارب الراح شارب السكر؟ وكأنى لم أكن أسمع بل أسقى من رحيق الجنان، وكأنه لم يكن غناء مصوغًا من شحى القاوب بل من شعاع العقول ، فلم تطر قلو بنا وحدها بل لحقت بها عقولنا ، ومضى الصوت على دله بتوحده يجيش نفوسنا ويعصف بسكونها ويزخر أمواجها ويستثيركوامنها و يرسم على الوجوه آثارها ، وغبت عن حاضرى برهة كررت فيها ولا أدرى كيف ؟ – إلى لحظة من الماضي المغيب الذي استقر في زاوية مظلمة من الذاكرة ، فأبصرتني واقفًا مرة أخرى استودع الله لى أحب الناس إلى وأعزهم على وقد امتدت الكفان وتضاغتا عن أحنى عاطفة وأوجع احساس، وتدانى الوجهان، واختلجت الشفاه وهمت بالتلاقي في قبلة حارة طويلة ، ثم تباعدت في فزع كأنما كانت ترقبنا عين ، ولا رقيب هناك ، وثبت انسان العين بعد أن حُرمناها قبلة فيها برد العاطفة المضطرمة وازدجرت عنها الشفاه ازدجاراً أضاف الى ألم الحرمان سخر القدر!

وتشبثت هذه الصورة بالارتسام امام عيني وأنا أصغي إلى ذلك الغناء الساحر الذي يسمو الى السامعيه مبارزاً ويستكبر أن يعتصم بمساعد فيخفت حتى العود ، ويأبى أن يضاعف تأثيره بالنظر فيضوى حسن الوجه الى الظلام 1

وهكذا أمتعنا عبد الوهاب بغبطته في ليـــلة كانت كلها سحراً.

وردنى بعدها بغير ذى أذن الى كل نغمة من سواه ، وغير ذى صور إلا إلى فتنة من هوى فنسه وشجاه ، ولولا أن يعد ذلك جحوداً ولوئماً لتجاوزت عن ذكر اسمه فانه أحلى عندى وأوقع فى نفسى أن أجرد غناءه من صورته الآدمية على حسنها النرجسي ، وأن أتصوره أبداً هوى سابحاً وروحاً هائماً وصوتاً هافياً يُشرب بالأذن صرفاً ولا تشغل المبن بجونق زهره ، ويستريح الفؤاد الى نسيمه ويتخلى من الشجى بحب مجتهره ، ويأنس الصدر الى هديله وينجو بالقلب من حوره . فعسير على طين ابن آدم أن يُجشم احمال الفتنتين جميعاً .





زارني مرة رجل كالمصفور ! ولست أعني أنه صفير في رأي. العين أو العقل، ولكنما أعنى أنه في حديثه كالفزع، لا يكاد يواقع موضوعًا حتى يتركه الى غيره ويثب عنه الى سواه ، . . وسألني فِأَة و بلا مناسبة تقتضي ذلك: « ما هو أحسن تعريف للكاتب ؟ » ومن عادتى حين أجالسه أن انظر الى شفتيه دون سائر وجهه، وما رأيته قط يهم بأن يدير لسانه في فجوة فمه الا توقعت أن يبدهني مجديد، ففي مجلسه امتاع التنقلوفي حديثه لذة المفاجآة ولكنه يتعب الجليس عا يكلفه من الجهدف الماس الصلة التي في ذهنه بين المسائل التي ليس بينها في الظاهر أوهي علاقة. . فاما ألقي إلى سؤاله ابتسمت ودعوت الله أن يلهمني الجواب قبل أن يطير الى موضوع آخر! وذكرت قصة « الجريمة والعمّاب » لصاحبها دستيوفسكي ووصف السكير فيها وكيف كان يعب في « الفودكا » ثم يروح ينثر الأسئلة شمالاً ويمينًا ولا ينتظر الجواب! وعجبت لهذا الصاحي الذي له طبيعة ذلك السكران! واشتاقت نفسي أن أداعبه فقلت « أتريد جوابًا لسؤالك ؟ » قال: وهل فى ذلك شك ؟ إذن فيم أسألك؟ قلت: فان لى شرطاً..

قال: ماذا؟

قلت : أن لا تطالبني بايضاح .

فأطرق قليلا ثم رفع الى وجها كالدرهم المسيح، ونظر إلي بعينين مظامت بن كالكهفين وقال بلهجة المستسلم الى قضاء الله وقدره « قبلت . . »

فقلت، وتكلفت السمت والوقار والجد، وزويت مابين عيني، وغرزت عنقي بين كتفي، كأنما أوشك أن أفضى اليه بخبر ضخم، أو أنطق بحكم، : « الكاتب، يا سيدى، هو الذي لا يكون وحده حين يكون وحده ١١٠

فحملق مبهوتًا ، ثم هز رأسه يمنة ويسرة ، ونهض عن كرسيه ومد إلي يده في صمت ، ومضى عنى حاسبًا أنى أسخر منه ! وقد انقضت سنوات طويلات ، ولكن صاحبنا لا يلقاني بعدها الاصامتًا ولا يناولني يده الا مطرقًا ولا يغتفر لى هذه الدعابة الحفيفة التي ركبته مها قدمًا !

كان هذا منذ سنين كما قلت ، ولا أدرى ماذا أذ كرنيه الآن ، غير أنى لا أرى اليوم فيما قلت له حينئذ شيئًا من الهزل ولا أعد كلتى تلك التي أسخطته الاجداً صرفًا وان لم اكن أعنى ماأعنى الآن، فقد

صارت الدنيا في نظري مدرسة حقيقية سوى انها سخيفة! يتلقى المرء دروسه فيها حين يكون بين الناس سابحًا معهم على متن الحياة يصارع أمواجها و يفالب أثباجها ، حتى اذاكر الى الشاطى، وارتمى على رماله ليريح أعضاءه و يستجم لخوض العباب مرة أخرى شرع يفكر فيا لقيه و يجيل نظره فيه كالتلميذ ، بعد اذ ينصرف عن المدرسة ، يقلب صفحات كتبه ودفاتره ليستفلهر ما فيها و يثبته في ذاكرته ، ولكنها كا قلت مدرسة سخيفة يقضى فيها المر، حياته ليتعلم كيف يعيش ، وتتصرم أيامه وهو لم يحذق الدرس ولم يفز بالجائزة ا

ولا شك عندى فى أنه لا خير فيمن يحس حين يكون وحده أن حوله فراغًا. ألا يهتف به هاتف أو يطوف به طائف من ماض ؟ أو ينجم فى سماء نفسه نجم من أمل أوفكرة أو خاطر أو خيال ؟ ؟ انه إذن ليس سوى طفل كبيركل حيويته فى أعضائه. فلندعه يبحث عن ترب له يلاعه ا

كان «بيكون » رحمه الله ، أو صنع به ما شاء ، يقول « ان بعض العقول ملائم لما يمكن إرساله دفعة واحدة أو فى زمن وجيز، والبعض يخلق مناسبًا لما يبدأ بعيداً ولا ينال الا بالسعى الطويل » والطراز الأول هو طراز المحدثين والخطباء ، والثانى غط الكتاب . ولقد سمعت فى حياتى خطباء كثير بن لا بزال بعضهم ينعم بالحياة وبحنجرته ، ولكن أقواهم وأعلاهم لسانًا وأبلغهم تأثيراً كان كالطبول التى قالت القردة عنها فيا روى ابن المقنع فى كليلة ودمنة «لعل أفشل

الاشياء أضخمها صوتًا » وكان يخيــل لى إذ أسمعه يخطب الجاهير كأن في وجهه زو بعة ثائرة أو بركانًا فائرًا ، وكأنه حين كان ينهض ليتكلم « بلاس » الذي حدثتنا الاساطير أنه خرج من رأس « جو بيتر » شاكيًا مستعداً تام السلاح . وكان كلا مضى في كلامه يعاو و يبهركالنار المندلعة ، و يقنع السامعين ، لا بالحجة والبرهان ، بل بقوة انتفاء شكه في نفسه، وكان يجزم ولا يتردد،، ويبت ولايتلعثم، ويقرر ولا يناقش، و يعد ماشاء أقضية مفروغًا منها ومسامًا بها، وينزع المقاومة بكلمة أو نظرة أوايماءة أو ابتسامة أو دقة على المنضدة ، وكانما كانت لألفاظه وهو يطلقها أظافر وأنياب حداد تمزق الظـــلم الذى بلاده وفجائعها خلته « أنطونيوس» واقفاً على جثة « قيصر » ليدفع حجارة رومية الى الثورة والانتقاض، وكانت عينه تلتمع بنور الوطنية، وصدره يعلو ويهبط جائشًا بالعواطف العامة كالعبات الزاخر . . . . ثم كنت أتلو خطبته في المساء أو الصباح فأعجب لتفهها وفراغها وخلوها من كل روعة أوجمال وآكاد أقول انها غير ما سمعت أذناى منه . لا مها ليست سوى الرماد الذي صارت اليه النار التي كانت تزغرد في مسمعي ولأن الاشارات المقوية ليست هنا، ولا الصوت الفاتن الذي يسحر المرء عن نفسه، ولا النظرات الموحية ولا الوقفة الناطقة ولا الجماعة المتعاطفة المعدية

ولمال أقوى الخطباء فعلاً في نفوس الجماهير وأباغهم تأثيرًا

لا يكون الا أشبههم بها وأقربهم اليها وأقدرهم لذلك على النزول الى مستواها ، وليس في وسع الخطيب اذا شاء أن يبلغ من السامعين مايشتهي ، أن يجاوز السطوح أو يهوى الى الاعماق و يطلب الاغوار ، والا جاوز محيطهم وحلق فوقهم وغاب عن نظرهم فلم يلحقوا به .و تأمل ما تظنه أقوى خطبة سمعتها وقل لى من أى شيء تراها مبنية ؟ أليس قوامها الالفاظ المبتذلة والعبارات المذالة وما ألفت الجماهير أن تسمم وتتأثر به وتنفعل له ؟ وهذه المبتذلات أفعــل بألباب الجماهير لأنها لا تكلفهم مشقة ولا تدعهم حيارى ولا تتركهم فاغرين أفواههم كالباياء، ولا يحول دون وقوعها في نفوسهم حائل من تعويص أو عمق أو دقة أو سمو خيال أو لطف تصور ، ولا نها تحرك المزاج العام وتشبّه ولا تصدمه ،ومن هنا لم تكن بالخطيب حاجة الى العمق أو الابتكار وكلما كان أدنى الى طبقة الاوساط العاديين كان هذا خيراً له ولهم وأجدى عليه وعليهم فانحائك الجيشكا يقول « نورداو »لايفصل ثيابه على قد جندى ممشوق القوام من معارفه بل على الطول المتوسط ويقول نورداو ، وليس أصدق مما يقول ، « تصور أربعائة من طراز جویته ، و کانت ، و هامهولتز ، و شکسبیر ، ونیوتن ، واضرابهم محشودين في مكان واحد ليبحثوا شأنًا عمليًا ويبدوا آراءهم فيه 1 قد تختلف خطبهم عن الخطب التي تلقي في المجالس النيابية - وحتى هــذا مشكوك فيه - ولكن ما يخلصون اليه من النتائج ويتفقون عليه لايتمرض لمثل هذا الاختلاف. فلماذا ؟ لا لسبب

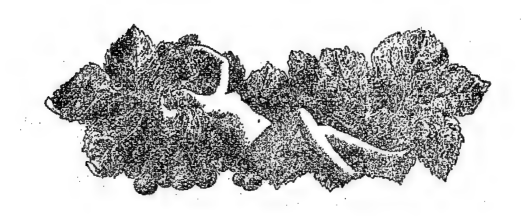
سوى أن كلا منهم - فضلا عن خصائصه التي تفرده وتكسبه شخصيته الممتازة - قد ورث خصائص الجنس التي يشاركه فيها، لا زملاؤه المحشودون معه وحدهم، بل كل نكرة من نكرات الشوارع أيضًا – ونقول بعبارة أخرى أن بين الناس العاديين شيئًا مشتركا لا تكاد تتفاوت قيمته نرمز له بهذا الحرف «١» وأن الافراد المتازين يجمعون بين هــذا المشترك وشيء آخر خاص يختلف باختلافهم و ينبغي أن نرمز له بحرف مختلف في كل حالة مثل « ب » و «ج» و «د» الخ. والآن فلنفرض أن اربعائة من العبقريين اجتمعوا فان النثيجة اللازمة تكون أن يجتمع عندنا أربعائة « ا » وباء واحدة وجيم واحدة ودال واحدة وهكذا. فلا يسفر ذلك الاعن أمر واحد هو أن تحرز الالفات الاربعاية نصراً مبينًا على الباءات والجيات والدالات المفردة أى أن ما هو مشترك بين الجماعة يتغلب على ما هو من الخصائص اليتيمة التي لم تُتأم. ولقد تعلمنا منذ زمان بعيد في المدارس أن المختلفات لا تقبل الجمع، وهذا في الواقع هو السبب في أن من المكن أن نتصور مجتمعًا من الافراد العاديين لا من الآحاد النوابغ. ومن المستطاع – اذا طرحت الامر اللتصويت - أن تحصل على رأى أغلبية في مذاق توابل الكرنب! أما في قيمة نظريات الحياة فلا سبيل الى ذلك. والارجح في الاحتمال - اذا أحصيت الاصوات على هذه النظريات - أن تفوز كل نظرية بصوت واحد هو صوت صاحبها !! »

ولكن للكاتب شأنًا مختلفًا جدًا. عليه أن ينضج ما يريد أن يفضي الينا به و يطلعنا عليه والاكان لاشي. والوقت أمامه فسيح لتلمس المواد وللعبارة عما يدور في خاطره ويتمشل لحياله ، والقراء مستعدون أن ينتظروا و يصبروا حتى يهتدى الى ما يبغى و يوفق الى. ما يشتهي ، وهو مطالب بأن يؤدي ولا يمطل دينه للحقيقة وللطبيعة . إذكان لا يخاطب نفوس الجماعة المتماطفة بل عقل الفرد، والناس. ينظرون اليه نظر التاميذ الى المعلم لا الظهير الى الظهير . فمن حقهم أن يتقاضوه الدقة والعمق وموافقة الصواب وتحرى الحقيقة وحسن البيان وعلو اللسان وأن يكشف لهم عما أفاده الدرس والتحصيل والنظر وما ذخر على الايام من كنوز الفكر وأن ينصف نفسه وعقله ومواهبه وان يجيل لحظه في سماء فكره لا في وجوه الجماهير. وليس ما يطلبه الكاتب على طرف اللسان أو حد القلم بل هو ملفوف في طيات القلب ومنقوش على صفحات العقل طبقة فوقها طبقة ودونها طبقة يرفعها الخيال والفكر واحدة اثر اخرى ويلتمس لها العبارة التي تجلوها فى أحسن حلاها وأقواها

وعسى من يقول: ولكن للخطيب مشجعاً كافياً من ثناء الناس عليه فى وجهه وتصفيقهم له وما يراه من الموافقة و يحسه من القبول وما يشهد من قدرته على حمل الناس على رأيه وليس كذلك الكاتب المسكين الذى يسهر الليل لمن ينامون عنه ويكد قريحته للناعمين بالراحة . فنقول نعم يلتى الخطيب من يصفق له و يهتف ، و يدخل بالراحة . فنقول نعم يلتى الخطيب من يصفق له و يهتف ، و يدخل

السرور على نفسه أن يامس أثر كلامه و يحس وقعه و يشهد ذلك بعينيه و بكل جارحة فيه و ولا شك أن الكاتب قد حرم هذا وما يجرى مجراه ، غير ان هذا لا يضيره و بحسبه من التشجيع أنه أمين وفي للحقيقة والطبيعة وانه قوة يحسما من نفسه و يحسما الناس منه ولقد كان هو قارئاً قبل أن يكون كاتباً وليس يخفي عليه ولا

ولقد كان هو قارئًا قبل أن يكون كاتبًا وليس يخفي عليه ولا من الغريب عنه ما يجده القارى، من المتعة وما يفيده من الغبطة والحظابة فن أجوف اذا اعتبرت القيمة الحقيقية للكلام لا التأثير الذى تحدثه والوقع الذى يكون لها فمن حقها أن يكون الجزاء عليها التصفيق الوقتي وما اليه من الاعراض الزائلة وفن الكتابة أسمى وأجل فجزاؤه من جنسه معنى سام لا مظهر خشن عامى





لا أدرى أحلم هو أم حقيقة ، ولكني سأقصه على القراء وأكل الفصل اليهم ، واكبر الظن أنهم أقدر على ذلك منى أنا الذى أعيش بين الاشباح والطيوف ، وأغدو وأروح في حاشية منها ، وأستوحش اذا افتقدتها فأزورها وأستثيرها من مراقدها وأحف نفسى بها وأنقاد لها واعاطيها التذكر والحديث حتى نشنى جميعاً «كأنا قد تعاطينا المداما » ولكل واحد من الناس حياته الخاصة يا سيدى القارىء : لك محالس انسك ولهوك وسمرك وما شئت غير ذلك صاعداً ونازلا على جانبي المقياس ، ولى أشباحى لا أرتاح الااليها ، ولا أرسل غلى جانبي المقياس ، ولى أشباحى لا أرتاح الااليها ، ولا أرسل نفسى على سجيتها الامعها ، ولا تخلص أنفاسي الا بينها ، ولا أستعذب سوى حديثها وان كان مثله من غيرها حقيقاً بأن يثير الكبرياء ويكوى الغرور من فرط الازراء ، ولكم قالت لى ، وأنا اخبط في الصحراء معها ، «أتعرف هذا الوجه الذي يطالعك من الظلام ؟ » فانظر الى حيث تشير فلا تأخذ عيني شيئاً غير الظلمة الدامسة فتقول فانظر الى حيث تشير فلا تأخذ عيني شيئاً غير الظلمة الدامسة فتقول

لى « لا تحول نظرك عنه تستوضحه » فأغرز عصاى فى الرمل وأتكى عليما وأرسل لحظى الى حيث تومى، فيرتفع مثل الاستار واحداً بعد واحد عن وجه لا معنى له ولا حياة فيه فأ نكره وأثنى اليها الرأس سائلا عن صاحبه فتقهته وتجلجل ضحكتها فى الفضاء وتقول «كيف لا تعرفه ؟ » فأعجب لانكارها عجزى عن تذكر وجه كالصورة الميتة ليس فيه ما يحرك الحاطر أو يناز به من المعارف عن مئات الالوف من أمثاله ، فتنطقه لى فلا أزداد به الا جهالة وله الا انكاراً ، فتبسم ابتسامة السخر وتقول «لقد كنا نحسبه أشبه الناس بك! ولكن دعنا من هذا ولنتركه للفلام يحتو يه فما هو بأهل لغير ذلك!»

भंद और 🗘

والآن الى القصة ، اذا جاز أن تسمى كذلك ! . . .

أقمت على ساحل بحر الروم أيامًا ، وفى احدى الليالى أبت الى غرفتى فى ساعة متأخرة وقد أدارت رأسى مناظر الدنيا على ساحله! ومرن حقها ان تفعل ذلك بابن الصحراء وساكنها! وكان الليل عاتيا

كأن شياطين الدجى في اهابه تغنى على زمر الرياح وتغرب فقتحت النافذة وجلست أصغى الى صوت البحر الجائش واستنشى ريحه، فدخلت على بلا استئذان غادة في حفل من الزينة دخول من هذا مكانه. ونزعت قبعتها والقتها على منضدة هناك وأقبلت على المرآة تصلح من ثيابها وقسح شعرها وتلوى خصله الذهبية

حول اذنيها وتفرقه على جانبي جبينها وهي تقول اذ تنظر الى نفسها بادية في صقال الرآة من قريب ومن بعيد وتصعد طرفها الى صدرها وتدييها الناهدين الراسخين ونحرها الذي يضيئه عقد من اللؤلؤ، وتصوبه الى قدميها الصغيرتين وتكشف عن ساقها في جورب بلون. الجلد « من مبلغه اني هنا الساعة ؟ 1 اني أتعقبه حيث يكون من. الارض ولا أدعه يفلت مني ، وقــد أكون أدنى شيء اليه وهو . لا يدري - الى مباءات الحالمين، وتحت الاشتجار التي لا يعشش فيها غير البوم، والى سيف البحر حيث اللج يرمى بالزبد - ولكني، مع الاسف لا أستطيع أن أناديه أو أدعوه أو اسمعه صوتى أو أشعره بوجودی وان کنت منه کظله ۱ ا وقد پناجینی فیروی سمعی بنجواه ويطلعني على مأكنت أجهل وماكان يطويه عنى جهده ويكاتمنيه ما وسعه الكتمان ، فأعجز عن جوابه اذكنت لا أملك غير الاصغاء ! فياليت من يبلغه عنى ذلك ليعلم أنى ما زلت على وفائى الذى الزمنيه والذي لم أندم عليه 1 ولن تبرح مخيلتي قط تلك الليلة التي طال فيها بيننا الحوار وكاد يفضي الى شر حال ، وكيف نهض عن كرسيه « هـــذا » وأنا قاعدة على سريري ، وحدق في عيني وأومأ الى ــ بسبابته وقال « ستفين لي على رغم أنفك هذا ( وغرزت اصبعها في المرآة ) أتفهمين ؟ » فدفنت وجهي بين كفي وانطلقت أبكي فما عبأ بي شيئًا! فياما كان أقساه في تلك الليلة! ولما طال الامر ولم تجف عبراتي صاح بي بصوت قوى « حير لك أن تنتهي عن هذه الحماقة- التى لن تغنى عنك شيئًا ولقد صارحتك بعزسى ولو نقل هذا البحر بالغرابيل ما تحولت عنه . وقد آليت أن أقتلع من بين جنبيك هذه الوساوس والحاقات بجذورها كما تقتلع النباتات الطفيلية ، ولو انتزعت معها أصول أحشائك ! وسترين أنى فاعل - بسوطى هذا وذراعى هذه ، اذا احتاج الامر الى هذين!» وقد فعل . ولكنى ذويت . . فويت . . حتى صرت الى ما أرى! »

وتراجعت عن المرآة ووجهها اليها ثم أقبلت عليها ودارت أمامها ثم مضت الى السرير فارتحت عليه برهه حدثتني النفس في خلالها أن ألوذ بالفرار ا والحق اقول إنى خفت جداً! ولكني جمدت مكانى ولم أستطع حراكا حتى لكانى استحلت بعض ما في الغرفة من أثاث ا

ثم اعتدلت كالمفيق من غشية وجعلت تجيل عينيها في الغرفة وتنفض كل ما فيها . غير انهاكانت نظرة من لا يكاد يرى . وعادت الى الكلام بصوت مخنوق هاف أيقنت منه أنى في أمان 1

« نعم كانت ليلة داجية كذه . عاصفة الرياح مثلها . وكنا ضجيعين على هذا الفراش . غير انى كنت لا أنفك أفلت من عناقه وأشيح بوجهى عنه كلا أهوى الى بفمه وأمنحه جانب محياى دون صفحته . وأتقى أن تلتقى عيوننا أو أتلقى أنفاسه الحارة بغير حدى . وأعيته الملاطفة وحز فى نفسه فتورى فاعتمد على كوعه وهو مستلق الى جانبى وألح على يستخبرنى عما بى وعن علة ماكان باديًا على من .

الزهادة والسآمة و يسألني ما لجفوني قد جفاها الغمض و يقول « ماذا يجول في هذا الرأس الصغير ؟ أي هم يقض مضجعك ؟»

فأقول مراثية «كيف يستضيفني الهم وأنا الى جانبك؟»

فيقول « أترانى أخلفت لك وعداً أو أسأت بكلمة أو اشارة ؟ لقد نحيت عنك ذراعي في جفوة لا يتوقعها الزوج بعد أسابيع من زفافه ؟ أتراك نادمة على زواجنا ؟ أم فاتك من هو خير منى وأحب ؟ أم خاب لك أمل أم ماذا ؟ قولى بالله ؟ صارحينى! لا تخشى شيئًا! دعى هاتين الشفتين الدقيقتين المطبقتين تنفرجان! »

فأطبقت جفونی حتی لا أراه . ووضعت ذراعی علی جبینی لا كشف الستر بینی و بینه ولبثت هكذا لا أنبس بحرف كالذی یر ید أن یستغرقه حلمه - نعم كنت أحلم ولكن بغیره - وأسفاه ! بذاك الذی أقسمت له وأنا بین ذراعیه . و فه علی شفتی یوسعهما لها أن لا أساكن سواه أوأبادل غیره القبلات حتی المات، والذی لا أحتضن إلاه حین أطوق هذا الزوج ! . . . فهممت أن أقول له « اسمع یا صاحبی ! انك روجی . . . لا أنكر ذلك ، ولو أنكرته لما أجدانی الانكار شیئًا ، ولكنه كان لی صاحب - أو حبیب اذا شئت وأبیت الا أن تسمی الاشیاء أسماءها كیفا كانت - وهو ممن خلقوا لیعشقوا، ولا تكاد تراه حتی تنعلقه و شهواه ، ولكنه فقیر لا یملك أن یبلغنی من ولا تكاد تراه حتی تنعلقه و شهواه ، ولكنه فقیر لا یملك أن یبلغنی من الدنیا منای ، ولیس یخفی علیه أنی مخلوقة لنعیم الغنی لا لخشونة الفقر و ذلة الفاقة و مراقعها ، وأن صبری علی الاقتار عسی أن یكون عسیراً ،

فجعلت من أجله أدافع الخطاب عن نفسى وأتجنى وأبدى الزهادة في حياة الزواج، وأرفض الرجال وأنت في جملتهم 1 حتى انتهرني أهلي واستحمقوني وأشبعوني لومًا وتقريعًا فقبلتك بعــــلاً . . . اتظن انك لا تعرف صاحبي هذا ؟؟ بلي تعرفه ! ومن تراك تعرف اذا جهلته ؟؟: ولقدعاد منذ قليل بملء جيوبه ذهبًا وهو يحسب أن قد ساعفته الايام على باوغ أربه ولا يدرى انه آب بعد الاوان . . . وان من حقه ان اكون له دونك ، وقد كتب إلى يتفاضاني الوفاء الذي اقسمت له عليه فألهب كتابه النار التي كنت اخالها قد خبت . . وماذا عليك لو تركتني له ؟ القني له ولوكالعظمة ان شئت! وانت امرؤلا يرى الدنيا الا سوقًا تفسدها العواطف. وقد شاء ربك أن يرد قلبي اليه و يحفظه عليه ولست بقادر، مهما تصنع، ان تمـ ترض قضاء الله او تحول دون مشيئته ، ولحير لك أن ترمى إلي بزمامي . ولأن تدعني . جاهلاً ما كان من امرنا افضل من ان تبقيني فتعلم مانطويه عنك... نعم فقد راينا ان الزواج لا سبيل اليه بعد ان بنيت انت بي ، فتوافينا الى بقعة مهجورة على ساحل اليم وتعاهدنا ان نكون زوجين واشهدنا على زيجتنا هذه نجوم السماء والبحر والريح. وانه لعقد لا يعترف به الناس غير انه مع ذلك صحيح فيما بيننا ، ولأن يكون هو زوجي وعقيدي اولي من ان تكونهما انت ١١ ولا نكران أن الامركان موكولاً لا مندوحة عنه ولابد منه . وهل كنت تتوقع منى غير هذا في سبيل التحفظ بشرفى ؟؟ نعم شرفى ا ولست بأول انثى اتخذت من الزواج ستاراً لحنينها !! . . ولا يخفى علي انى من اجل هذا استحق اللعنة ولكني كنت مضطرة اليه اضطراراً . . فأنت ترى أن كل شيء يدعوك الى تركى واطلاقى اليه . . »

همت بأن اكاشفه بهذا ولكن شيئًا عقد لسانى والجم في، فمنحته ظهرى واستقبلت الحائط. وكأنما مل طول صمتى وآلمه انصرافى عنه واستدبارى إياه كلا حاول ان يتألفني من نفرتى فجذبني اليه بعنف او لعدله لم يعنف ولكن ما كانت تجيش به نفسى جسم لى الأمر فهاج هائجي واضطرم صدرى وثرت به ارجمه بكلام لا املك حبس لسانى عنه واقول له فيا اقول

« أنى ابغضك . . امقتك من اخمص قدمى الى فرع راسى ! » قال : « ماذا تقولين ؟ » واعتدل فوق الفراش

قلت: « لقد قلم ا الم تسمع ؟ لقد كان غيرك اولى بى لو انصفت المقادير!!»

فوثب عن السرير الى قدميه كالنمر الهائج وجذبني اليه من شعرى وصاح بى بصوت وحشي اشاع الرعب فى كيانى « من غيرى هذا ؟ افصحى ايتها اللعينة ! »

فلم استطع جوابًا وعقد الخوف والالم لسانى وانا جاثية عند قدميه وخصل شعرى ملفوفة على بينه، وشماله على جبيني يرفع بها وجهى الى عينيه ومضت برهة كأنها الدهر ونحن كذلك ثم شد شعرى وفال « انهضى » ودفعني الى السريو « اسمعي! لن اقتلك فأنت اهون من ذلك وعندى ما هو شر من القسل. فاعلمى الى لست كفيرى من الرجال! اللك زوجتى « انا » – وعض هذه الكلمة وستظلين زوجتى « انا » رضيت ام سخطت! ولست اعباً شيئًا بالناس وما عسى ان يقولوا. و يمينًا ليس عندى لك سوى السوط امزق به جلاك واطير به من رأسك الفارغ كل ما يمكن ان يعشش فيه من الاباطيل ولأطعمنك اياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة» فيه من الاباطيل ولأطعمنك اياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة» فيه من الاباطيل ولأطعمنك أياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة» فيه من الإباطيل ولأطعمنك أياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة فيه من الإباطيل ولأطعمنك أياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة فيه من الإباطيل ولأطعمنك أياه كلما أجاعتك اليه الاهواء السخيفة فيه من الإباطيل ولأطعمنك أو كنت تحدثين نفسك بتغفلي. وسألق غدعهم! و يظهرأنك تغفلتي أو كنت تحدثين نفسك بتغفلي. وسألق عليك درسًا يؤدبك عبر هذا الأدب »

فلم اجبه وظهرت على وجهي وهيئتى أمارات الاستخدا والضراعة ولم يتركني حتى اقسمت له ان اصدقه الولاء وأمحضه الوفاء.

ثم نهضت الى المرآة مرة اخرى وهى تقول « وقد اخلصت . . وحمد لي اخلاصى وتبنى غلام صاحبى ولكنى صرت الى ما أرى ! . وقد اسمعه احيانًا يهتف بى مناجيًا « ايتها المرأة التى أفتقدها ! من لي بأن أراك كاكنت تبدين لى الشد ما اتعار الآن فى سيرى بعدك ! وما اكثر ما يتساقط حولى من اوراق الحياة وازاهيرها ! » ولكني لا استطيع ان اجيبه حين يهيب بى وان كنت اتبع له من ظله . »

وتقشعت السحب عن القمر فنفذ الى الغرفة نوره فرفعت طرفى اليه ثم ثنيته اليها فاذا بالفتاة قد غابت ١ . . ذهبت كما جاءت بلا استئذان ولا احتفال . . فخطر لى ان اعالج الباب لانظر أمفتوح هو أم مغلق وان ارى ماذا فى الدولاب ويمت السرير ١ ولكني استحييت من نفسى ١ واشعلت سيجارة وجعلت ادخنها رائحًا غاديًا فى الغرفة حتى اذا قاربت الانتهاء منها الفيتني واقتًا أتأمل صورة حسناء ١١ فابتسمت وقلت : « اهذا انت يا فتانى ؟ ؟ كيف خرجت من إطارك هذا بالله عليك ؟ ؟ لشدما ازعجتنى يا سيدتى ١ فما جزاء من يعابث ضيوفه على هذا النحو ؟ ؟ ان اواريك عن عيني ١ نهم ١ » وقلبت الصورة وادرت وجهها الى الحائط وقلت وانا اتمطى على الفراش .

الآن استطيع ان انام في امان من خيالاتك ايتها الحسناء الماكرة 1





ليس أخطر من التعميم في الاحكام، ولا سيما اذا كان الامر خارجًا عن دائرة العلوم المضبوطة وخاصًا بما يختلف فيه الناس ويتباينون ، ولكنا مع هـــذا نستطيع أن نستغنى عن الاحتياط الى مدى بعيد ، وأن نأمن الخطأ الى حد كبير حين نقول ان المرء حين يعشق ، أي حين تستبد به الرغبة وتطغى به العاطفة ، قل أن يفكر في الاحتمالات أو فرص النجاح ، أو في ما له من الصفات والمؤهلات التي تعمين على التوفيق أو تحول دونه أو في طبيعة المرأة التي فتنته واستولت على هواه . ذلك أن المرأة تقع من نفسه فيجيش صدره بالرغبة فيها وتضطرم نفسه عليها ويغيم كل ما عدا ذلك فلا يرى أو النظر. وغير منكور أن في الناس من يسعه ضبط نفسه وقياس آماله الىقوته وكبح عاطفته اذا تبينأنها موشكة أن تركض به بين الوعور، كما أن فيهم من يمضى على وجهه كالمعصوب العينين أو كالمخمور حتى

ينتهى الى غايته أو يقع دونها ، ولكن هذا لا ينفى أن العاطفة تتملكة قبل التفكير وهـذا هو الذى نريد أن ننبه اليه لو أن الامر محتاج الى تنبيه

والاديب شبيه بالعاشق، يعرض له الخاطر فيستهويه ويسحره ولا يجرى في باله في أول الأمر شي، من المصاعب والعوائق ولا يتمثل له سوى فكرته التي أكتظت بهدا شعاب نفسه، ولا ينظر الا الى الغاية دون المذاهب، ويشيع في كيانه الاحساس بالاثر الذي سيحدثه وقد يتصور الأمر واقعًا ولا يندر أن يتوهم انه ليس عليه الأ أن يتناول القــلم فاذا به يجرى أسرع من خاطره، واذا بالكـــتاب تتوالى فصوله وتتماقب أبوابه ، وتصف حروفه و يطبع و يغلف و يباع. ويقب ل عليه الناس يلتهمونه وهم جذلون دهشون معجبون. واذا بصاحبه قد طبق ذكره الخافق بن وسار مسير الشمس في الشرق لحظة تطول أو تقصر ثم يهم بالعمل ويعالج أداءه فيتبين أن عليه أن ينضج الفكرة و يتقصى النظرة و يلم بهذا و يعرج على ذاك، و يستطرد إلى هنا و يمضى الى هناك، و يدخل شيئًا و يخرج خلافه، ثم أن يصب ذلك في قوالب ملائمة ينبغي أن يعني بانتقائها، وان يتوخى في الأداء. ضرورات تقسره عليها طبيعة الخواطر او المسائل - هذه تتطلب ايضاحًا وتلك لا معدى في سوقها عن تحرى القوة في العبارة اواللين او السهولة او الجمال او غير ذلك. وأحر به حين يكابدكل ذلك

ان تفتر حرارته الاولى وان يدب الملل في نفسه ، وان يضجره أن يضطر أن يقطع الطريق خطوة خطوة ، ويكتب الفكرة الرائعة الجليلة التي استغرقته وفتنته ، كلة كلة ، ويتناول منها جانبًا بعد جانب ، وإن يعانى في اثناء ذلك مشقات التعب ير ومتاعب الاداء ، وإن يذعن لاحكام الضرورات، فلا يستعجل فيفسد الأمر عليه، بل یکر احیانًا الی ماکتب و یعید فیے نظرہ و یجیل قلمه مرۃ واخری وثالثة اذا احتاج الأمر الى ثانية او ثالثة ، ويصبر على برح ذلك وعنائه وتنغيصه وتغثيته يوماً وآخر ، واسبوعًا وثانيًا، وشهراً وعاماً و اكثر من عام أو أعوام اذا دعت الحال. وفي اثناء ذلك كم خالجة عزيزة يضطر أن ينزل عنها ويدعها مدفونة في طيات نفسه لعجزه عن العبارة عنها وتصويرها وابرازها في الثوب الدي ينسجم عليها و يجلوها للقارىء كما هي في ذهنه أو لأن كلة واحدة – واحـــدة لا أكثر - تنقصها لتستوفى حقها من التعبير الذي يكفل لها الوضوح أو الحياة ؟ كم معنى يتركه ناقصًا أو غامضًا وهو «محسه» تامّا و يتصوره في ضميره كاجلي ما يكون ؟ وماكل امرى، يدخل في مقدوره أن يحتمل هذا المضضكله ومن الكتاب من لا يكاد يلتق بأول صخرة في الطريق حتى ينكص راجعاً وهو يشعر بمرارة الحيبة بعد الغبطة التامة التي أفادته إياها الفكرة حينا نشأت، ويروح يطير من فكرة الى أخرى ولا يكاد يصنع شيئًا. لان العواثق التي لم يقدرها تغلبه، والوعور التي لم يتوقعها تهيضه، والمشقات التي لم يفكر فيها تستمه

والأدب إلهام وفن . ولكل فن أدواته وآلاته ، ولا بد فيـــه . من الاحسان والتجويد، أي من الصبر وصحة النظر وسلامة الذوق وصدق السريرة وحسن الاستعداد، وماكان الصواب وصحة النظر ودقة الاحساس وحسن التخيل والقدرة على ذاك وغيره بمقصورة على الادباء ولاهي بوقف عليهم ، ولكن كم ممن تفيض خواطرهم بالخيالات الرائعة والآراء السديدة والاحساسات العميقة يستطيعون أن يبرزوا هذه ويحدثوا فيهــا صوراً ويجلوها للناسكما هي في نفوسهم ؟ ؟ الالفاظ ، التي هي أدوات الكتابة ، موجودة ولعل غير الاديب لها أحفظ و بها أعلم، وهي في طريق من شاء، غير أنهـــا ليست كل ما يحتاج المرء ليكون منه كاتب. كذلك الاصباغ والالوان حاضرة من شاء مد اليها يده وتناولها وصنع بها ما أحب، وهي مادة. التصوير، ولكن من ذا الذي يحسب أنها كل ما ينقص المرء ليكون. مصوراً ؟ وكذلك لا يغني العــلم بالقواعد والاصول. وما عسى أن تكون قيمتها وحدها ؟ هذا وجه يريد المصور أن يرسمه وينقل الى اللوح ما يترقرق في صفحته من المعاني و يجول فيـــه من الأمواه ، فَكَيفَ بَذَلَكَ ؟ كَيفَ يجعُل هذه الشَّفة ناطقة بالسخرية ، أو تقويسة الذقن معبرة عن التصميم، أو لمعة العين شاهدة بسجاحة الخلق ورضي النفس ؟ وكيف يشعرك ما يشعر به هومن السحر أو الدلال ، أو القوة والجلال. ويفيدك ما أفاد من الانس والغبطة والروح ؟ او كيف يجعلك حين تنظر الى الصورة الحاكية تشتمي - مثله حين بجتلي

الأصل - أن تغمض عينيك وتنقل نفسك الى عالم آخر من الخيالات والخواطر والاحساسات؟ وما يقال عن المصور يقال مثله أو أكثر منه عن الكاتب أو الشاعر ، والأمر في كلتا الحالتين يحتاج الى فطرة مهيأة له أسبابها وذوق مؤازر وسليقة مناصرة وملكة معينة على حسن اختيار الرموز الكفيلة بافراغ الخواطر في القوالب الملاعَّة ، والقادرة على إحداث الصور المطلوبة فيأذهان القراء. وعلى ذلك يكون المرء صانعًا لا أكثر اذا رزق الفن وحرم الالهام - صانعًا كهذه الآلات التي تدور بلا روح وتخرج ألوانًا وضروبًا من الصور تعجب بصقلها ودقتها واحكام صنعها ولاتحس أن يد انسان حي أو قلبه وراءها وكم من الناس يفكرون فما يقاسيه الأديب؟؟ أين ذاك الذي يطالع الكتاب أو الديوان و يعنى بأن يصور لنفسه الجهد الذي بذله صاحبه والغصص التي تكبدها وصبر عليها - جهد التفكير والأداء، . وغصص النجاح والفشل على السواء ؟ ؟ انه لا يقدر ذلك الا من عانى هذه المآزق وخاص غراتها وذاق مرارتها. وشبيه بهذا أن يقف رجل من الأوساط العاديين أمام صورة يتأملها ويدير فيها عينه ويعجب بها أو لا يعجب، وهو لا يدرى أنها ليست ألوانًا وأصباعًا مزجها المصور وزاوج بينها وساوقها بل قطعة حية من نفسه اذا نظر اليها صاحبها كرت أمام عينه سلسلة طويلة من الالم واللذة والندم والغبطة والغيظ والكدوالسخط والرضي والآمل والخيبة ومنأسبابها ودواعيها الماشرة وغير الماشرة

لى صديق مصور مخلص لفنه دعاني مرة الى محله – وكان هذا منه نسنوات ثلاث - وقال «انی ارید ان ارسمك لانی أتوسم فى رأسك مادة صالحة لصورة لها قيمة فنية» فشكرت له ذلك وقلتُ له ان عندى من الغرور ما هو فوق الكفاية ولم يكن ينقصني أن أعلم من فنان مثلك أن رأسي جدير بالتصوير، ثم جعلت اختلف الي داره في الاوقات التي يعينها وأجلس اليه في كل يوم من هذه الأيام نحو نصف ساعة تتخللها فترات أستريح فيها من هذه الجلسة المتعبة .. فكان ربما بدأ مرتاحًا إلى العمل مقب لا عليه مهمّاً ثم لا يلبث ان. تعــتريه الكاّبة ويعلو وجهه الوجوم فتتدلى يداه وينثني رأسه على صدره ثم يرفعــه و يرسل زفرة غيظ من بين أسنانه المطبقة و يعود. كالذي يهم أن يتناول اللوح فيمزقه ويعمد إلي فيرمى رأسي بالكراسي والألواح و يطردني رفسًا بقدميه ١١ وكنت أحاول أن أرد اليه ما يعزب عنه في هــذه اللحظات من خلقه الوادع وأقول له ان هــذا الذي تكابد ليس بغريب عنا معشر الكتاب وربماكنا أسوأ من المصورين حالاً وكان فننا أشق وأمر فيقول كلا! انكم أيها الكتاب تستطيعون أن تسوقوا خواطركم ومعانيكم واحدأ فى أثر واحد فان أغفلتم معنى لسبب من الأسباب فقلما يفطن. القارىء الى ما أهملتم،وهل كان يدري قبل أن يقرأ كلامكم انه كان. فى رؤوسكم كذا وكذا فأوردتم منه هـذا واطرحتم ذاك؟ ولكن. صورة الوجه على اللوح اما أن تكون حية ناطقة أو مينة خامدة الروح وليس يخفى موتها أو حياتها على الناظر اليها ، وقاما يفوته التقصير في انطاق الوجه واداء المعانى المرتسمة على صفحته ، وقد تدق بعض المعانى المكتوبة عن الافهام لتعويصها أو غرابتها أو سموها أو لطفها ودقتها ولكن شخصية الانسان لا تخفى على الانسان وقد يعجزه أن يصفها ولكنه لا معدى له عن أن يحسها ، والصورة كذلك ومن هناكانت أشق وكان الاخفاق أخلق بأن يكون أبين

وأذكر أنى منذ أكثر من خسة عشر عاماً قام بنفسى أن أضع كتابًا «ضخا» في فلسفة الشعر وأن أجعل هذا على الادبى في حياتى وقلت لنفسى حسى به اذا رزقت التوفيق فيه ، واستخرت الله في امضاء الفكرة ولم يكن يغيب عنى فدحها فشرعت أعدلها العدة الكافية واقرأ كل ما استطعت أن أقرأه مماله علاقة قريبة أو بعيدة بموضوعي، وقسمت الكتاب الى أبوابه التى تنطوى تحتها أغراضه وحصرت كل ما أريد أن يتفرع اليه ثم لم تزل تقوم الموانع وتعترض الحوائل ومضت على وعلى كتابى هذه السنوات الخس عشرة ولم المحاوز الى هذه الساعة المقدمة وفصلين أحدهما هو المدخل ! ؟

ويظهر أنه ليس أعون على المثابرة والصبر من «خفة » الاحساس ومن أن يكون المرء مجيث لا تهتاج آماله أو مخاوفه الى درجة من الالم والالحاح لا تحتمل ولا يسع المرء معها رفقًا بنفسه وابقاء عليها الا أن يفرغ من الامر الذي يعالجه ولوحسر في سبيل ذلك غايته ، وأعنى أن يكون المرء هادى النفس قليل الاكتراث

قادراً على الانتظار مطبقاً الصبر راضياً عن نفسه مستعداً اللارتياح الى كل ما عسى أن يشغله ، يستوى عنده أن يكتب فى الفلسفة أو يصف حوانيت الباعة ، وأن يستكشف القطب الشمالى أو يهتدى الى حانة تبيع الوسكى بأثمان زهيدة ومقاديركبيرة ، ما دام هو الذى يفعل هذا أو ذاك وما دام رضاه عن نفسه لا يضعفه سبب من الاسباب. وليس من النادر أن يرزق هذا الضرب من الناس حظاً من البساطة الطبيعية ترفيهم وتذرى منهم ، ولكن ما عسى صبر الذين تطغى بهم البواعث القوية وتلج بهم الاشواق الحادة والرغبات الجامحة وتدفيهم الى محاولة الوثوب وتعجلهم ولا تدع لهم فترة راحة يروضون فيها نفوسهم ؟

ولعل هذا هو السبب في أن الامة الانجليزية لم تنبغ في شيء نبوغها في الشعر الذي يرجع في مرد أمره الى الارادة والعاطفة، وأن الامة الفرنسية من « أفصح » الامم . ذلك أن الشعر عبارة عن الاحساس الذي يعترف به المرء لنفسه ساعة الحلوة بها ويرمز له بما هر أقرب الى الصورة التي هو عليها في نفس الشاعر . أما الفصاحة فاحساس كذلك ولكنه يصب في أذهان أخرى ويلتي اليها طلبًا لعطفها أو التماسًا التأثير فيها أو نشدانًا لتحريكها وحفزها الى العمل ومن هنا كانت الامة الفرنسية أضعف الامم الكبرى شاعرية وأفصحها في الوقت ذاته اذ كانت أشدها غروراً وأعظمها اعتداداً بالنفس!



كنت أهم بأن أكتب غير هذا المقال ، وكانت الفكرة حاضرة، والورق مهيآ ، والقلم مبريًا ، ولكني أشرفت من النافذة فأخــذت يميني صبيًا يلعب بالحصى ويهيل الرمال ، وفي ناحية أخرى فتاتات تتحادثان وتتضاحكان فقام بنفسي سؤال لم أستطع التملص منه على فرط ما جاهدت: ماذا يعبأ هؤلاء بماكتبت أو بما عسى أن أكتب؟؟ بل هبنی جملت الصبی والفتاتین موضوع مقالی وأدرته علی ما أری منها ومنه ؟؟ أيكترثن لى أو يحفلن بي وبما أسطر ؟كلا! ولعل وأعرف بها من أجل أنى أجريت هذا القلم بكلمات فيه أو عنه وهو لو قرأها أو تليت عليه لما أحس انه موضوعها ؟ ؟ كالا أيضًا! ومع ذلك أباهى بما قرأت، واعتز – على الاقبل فما بيني وبين نفسي – بما كتبت ، وأفرح بالخالجة تدور في نفسي لحظة ، و يجيش بها صدري برهة ، وقد أضعها في كفة وأضع الطبيعة كلها في كفة أخرى ! و بعبارة

أخرى أغالي بالفن وأعدو به قدره ثم أنقلب بجزاء من يفعل ذلك ! أى شيء هــــذه الكتب ؟ ستقول انها عالم حافل بالمتع ، وانها كذلك، ولكن أين ذلك الذي يسعه أن تزعمها العالم الوحيد ؟؟ وهي ديوان قيـد فيه السلف ما وسعهم أن يورثونا اياه من معارفهم وخواطرهم وتجاربهم غير أن هــــــذا ليس معناه انهاكل ما يمكن أن نعرف أو يخطر لنا أو نحسه أو نجر به . والحياة كتاب أوسع وأضخم من كل ما حوت المكاتب قديما وحديثها وليس ما على رفوفنا سوى صفحات قليلة من هذه الموسوعة الهائلة . واقد عبر « هولاكو » على جسر من الكتب فلم تقف الدنيا ولم يثقّل الزمن رجله ، ومضت الحياة في طريقها كأن لم يحدث شيء ولم يفقد الناس هذه الكنوز، بلكاًن لم يكتبها أحــد ولم يضن فيها نفسه ، ولم يخلق في تحبيرها ايامه ، ولم يبل في اخراجها حياته ! بلكاًن لم يكن أصحابها قد خلقوا قط! وهل ما أخرج الكتاب من آثار أقلامهم هوكل ما كان يكن أن يكتب ؟ ولا أظن أحداً ممن يعاني الكتابة يذهب الى هذا فلعل ماكتبوا ليس الا بعض ما اضطرب في صدورهم وقد لا يكون خيره . والكتاب الذين ظهروا في هذه الدنيا ليسواكل من يحس أو يفكر فرب تاجر يسى ويصبح بين السلع جيـــدها ورديئها، والمساومات شريفها ووضيعها ، والمكاسب حلالها وحرامها ، هو أبعد مدى ذهن وأوسع مضطرب فكر من كانت أو كونت أو من شئت غيرهما ، ورب حمال يقضى عمره جائيًا ظهره للاثقال هو أحس بالحياة.

والطبيعة من ابن الرومي ، وقد تزدري أميا جاهلاً وهو – لو علمت. أحكم طبعًا من المتنبى ، ولكنه الغرور ولا أدرى ماذا أيضًا – فليس أبغض الى من التقصى - يخيل لنا أن الحياة تعقم بامثال من ظهروا و يظهرون فيها من الكتاب والشعراء والفلاسفة ومن اليهم ال وكل هؤلاء الذين نعدهم « نكرات » يأتون الى الدنيا ثم يخرجون منها. ولا يخلفون وراءهم أثراً أدبياً والدنيا لا تنقص بذلك كما انها لا تزيد. بمن نعرف من أبنائها « المعارف » ! والحياة كالاوقيانوس الاعظم. لا يزيده صوب الغام ولا ينقصه ما تأخذ منه 1 وهب الدنيا خلت. ممن عليها من الناس ، وصفرت من كل أصناف الحلق فماذا اذن ؟ لا شيء ا تظل الارض دائرة حول الشمس، ولا تكف الشمسعن. اضاءتها كما تفعل الآن اذ نحن عليهـا نروح ونجىء ونكد ونسعى ونشقى ونسعد ثم نموت! ونحن نموت أفراداً وجيلاً فجيلاً أليس. كذلك ؟ ولا تعود الدنيا موجودة في نظرنا – لو انه بقي لنا بعد. الموتنظر—ولا نعود نحن فيها، أليسهذا هكذا أيضًا ؟ فهب جيلنا-كان آخر جيل ، أفتظن أن الدنيا كلها تقضي نحبها مِن أجل أننا نحن. قضينا نحبنا؟ اذن لا « تصوب » نظرك يا مازني الى هذه الحيوات. الصغيرة الساذجة التي تبدو لعينيك اذ تطل من نافذتك ولا تبتسم. اذ تجتلي مظاهرها كأنك تزدر بها أو « ترثى » لاصحابها الذين لم يقرأوا ما قرأت ولم يعرفوا ما عرفت . فانها حافلة بالمتع والعجائب.

كذه الكتب التي تعني بها ولا تكاد تحفل ما عداها ولعلها - لو بلوتها - أجدى عليك وأشرح لصدرك مما أضعت عمرك فيه

وما من ريب في أني لوكنت أصغر مما أنا اليوم بعشر سنوات أو خمس عشرة ، لخرج المقال من يدى على غير ما يخرج الآن ، ولكان الارجح في الاحتمال أن أشيد بذكر الكتب والعكوف عليها والانقطاع لها والانصراف عن الدنيا من أجلها ، ولكني لسوء حظها كبرت !! و بلوت من جرا نرها ما أسخطني عليها و بحسى من ذلك أن صارت مجالس الناس وأحاديثهم عندى غثة لا تكاد تساغ ولا تستمرأ ، وأني مضطر أن أعالج نفسي لأطيقها وأصبر عليها ولا أقول لاستمتع بها. وليس ذلك لعزوف طبيعي عن الناس وكراهة لخالطتهم ولكنها الكتب قبحها الله ردتني كالمترف الذي تؤذيه خشونة العيش ! ألست قد عشت بين خير العقول وأحس النفوس، وألفت أن أتناول عصارة الاذهان وخلاصتها النقية المحصة، واعتدت الصقل في سوقها والفن في عرضها وابرازها ؟ فما عسى الصبر اذن على أحاديث المجالس الخاوية المكررة المبتذلة ؟ ؟ كيف لمن يقضى الشطر الاكبر من أيامه ولياليه بين شعراء الدنيا وكتابها، باطاقة المستوى الذي لا تكاد ترتفع عنه أحاديث المجالس ؟ ؟ وما للكبر دخل في هذا ولا للغرور أصبع فيه ولا ظفر ، وانما هي العادة التي يقولون عنها انها طبيعة ثانية . وما مثلي الاكثل الذي نشأ في ببيئة ارستقراطية كما يسمونها ودرج على عاداتها وتقاليدها وآدابها،

مثل هـــذا لا يحسن أن يعايش من هم من طبقة الخدم والطهارة أو العملة و باعة الاسواق . ولا شك أنه يحادثهم أحيــانًا و يحتك بهم قليلاً ولكن هذه ليست معايشة ، وأكثر ما يكون اتصاله بهم حين أ يصدر الى واحد منهم أمراً أو يبتاع سلعة أو يفعل ما هو من هــذا بسبيل ، ولو أنه جالس طائفة من هذه الطبقة لملها واستثقل وطأتها على كاهل صبره . والعكس صحيح أيضًا . وليس السبب أن هذا من طبقة عالية وذاك من طبقة واطية أو متوسطة بل السبب فها أظن هو أن من تنباين نشأتهم وتتباعد طبقاتهم تضيق بينهم الدائرة المشتركة ، والاحاديث تدور على الأكثر في هذه الدائرة. ومن هنا لا يطرد الحديث في مجاريه العادية بين من ألفوا الكتابة والقراءة وبين. سواد الناس. ذلك أن الكاتب اعتاد التفكير واطالة النظر الى. المسائل من كل الجوانب التي يتفطن اليها و يسعه أن يحيط بها، وان يعرضها مرتبة مبنيًا بمضها فوق بعض ويسوقها في عبارة يتخيرها لهاء وليست الاحاديث كذلك. فهي متقطعة متوثبة سطحية في الأعم والأغلب، ولا يزال الناس ينتقاون في مجالسهم من موضوع الى آخر ولا يتريثون هنا أو ههنا ، فيكون الكاتب بين أمرين : أن يلزم الصمت . أو أن يثقل على جلسائه . ولا شك أن غشيانه المجالس واختلافهُ اليها يصقله ويعده لها ويذلل له ما تقيمه عادته من العقبات وقد ينفعه ذلك و يحرك ذهنه و يطلقه من القيود التي تحفه-بها مزاولة فنه . ولكنه لا شك أيضًا في أن روح الاحاديث هو

التعاطف وإن تباعد ما بين الجلساء يضعف هـــذا التعاطف ويحيل المحضر موقراً باحتمالات الملل والساّمة من الجانبين . والمرء لا يستطيع أن يسمو فوق مسعاه لان استطاعة ذلك معناها أن المرا يسعه أن محلق فوق نفسه وهو عين المستحيل. واعلم أن « الماسونية » ليست بمقصورة على رجالها وأن لكل طبقة منها نصيبًا وكما أنه لا يفهم . رموز الماسوني حق فهمها الاصنوه وقرينه كذلك لا يتم التفاهم الا بين القريمين . على أن بعض الناس يذهبون الى أنه لا خـــير في محادثة القرناء اذكانوا خلقاء أن يعرفوا ما عساك تقول وانما محلو الحديث وتجدى - كما تجدى الصداقة - بين المختلفين . وهذا صحيح ولكنه ليس كل الصواب لأن كون اثنين في مستوى واحد لا يستوجب التطابق بينهما . وهــذه المدارس تلقن التلاميـــذ علومًا واحدة غير أن هذا لا يجعلهم أشباها ولا يحيلهم كالنسخ المتعددة من الكتاب الواحد. وقد يقرأ الكتاب رجلان و يخرج أحدهما بغير ما یخرج به صاحبه

والكاتب يعنى بالفكرة قبل أن يعنى بوقعها، وهمه الاول جلاؤها وعرضها فى أحسن حلاها وأقواها. ولا ريب أنه وهو يكتب يجعل باله أيضاً إلى التأثير، ولكن هذا لا يشغل من نفسه الحيز الاكبر بل هو يأتى تبعاً لمعالجة ألاداء. والحال على خلاف ذلك فى الاحاديث فأن المرء لا يزال يدير عينه فى وجوه الجلساء فليستشف منها الاثر الذى أحدثه كلامه، وما أشبه الكاتب بالمثل

الذي يعنى بدوره و يصرف همه الى القيام به ويخلى ذهنه ، على قدر ما يسع انسانًا أن يفعل ذلك ، من التفكير في جمهور النظارة الذين يجعلونه قيد أبصارهم ، أما حديث المجالس فقريب الشبه بالخطابة بل هو صورة مصغرة منها ، والمر لا ينفك كما أسلفنا يستنبى ، الوجوه و يستخبر العيون و مجاول أن يتخذ منها مرايا يجتلى في صقالها وضاءة حديثه و بهجة كلامه ، ومن ذا الذي لا يعنيه ما يند عن شفتيه ولا يبالى أبن وقع ولا يكترث لكلامه أتلقفه الناس أم ذهب مع الريح ولم يلتفت له أحد ؟ ؟ ولهذا لا يسع المر ، الا العناية بأمر جلسائه والا مراقبة حالة نفوسهم فيرتفع معهم و يحلق اذا رآهم مطيقين للتحليق راغبين فيه مستعدين له و يهوى معهم اذا هوت بهم البلادة أو التعب أو الضجر أو غير ذلك .

وأتعس المجالس وأثقلها على نفس الاديب تلك التى تتألف من الاوساط أدعياء الثقافة ، فيها يدور الحديث على الآداب والفنون ولكنه حديث منقول عن الصحف والمجلات يلوكون فيه ما تكتبه لهم ، ويفسدونه افساداً لا سبيل الى الصبر عليه ، وعذرهم واضح وعذرك أوضح ، فالموضوع الذى يردونه منك اليك لا يعنيهم كا يعنيك ولا يستمدون الباعث على طرقه من أعمق أعماق نفوسهم مثلك ، وقد لا يدرون عنه الا بعض ما التقطوه منك ، وتشعر بالتقزز اذ ترى القوم عزقون بأنيابهم خواطرك ومعانيك ويلقونها اليك خرقاً قذرة وتصدك الآداب العامة عن تنغيصهم ، ويقضى ذلك على قذرة وتصدك الآداب العامة عن تنغيصهم ، ويقضى ذلك على

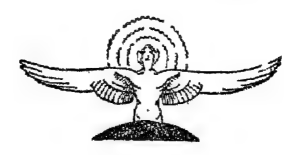
صدق السريرة ويذهب بالاخلاص ويغيض من جراء ذلك معين اللذاذة المستفادة من الاجتماع، ومن هذا الضرب أفراد يحفظون من الكتب أسماءها وأسماء مؤلفيها و بعض ما يقال عنها ويدورون بهذا على المجالس يعرضونه عليها كالاعلانات حتى لكأنهم فهارس حية أو قوائم متنقلة!

وليس من النادر أن يكون الادب أو العلم أو غير ذلك مما اشتهرت به من ذنوبك عند بعض الناس ، فلا يكاد يغشى أحدهم محلسًا لك أو يلتق بك حتى يشرع فى تنغيص متعك وتكدير صفوك . فاذا كان الشعر فنك أنحى على الفن كله و بسط لسانه فيه وسمى كل سخافة « خيال شاعر » واذا مدحت شيئًا أو أظهرت ارتياحك اليه أو ولوعك به ذمه وسخر منه أو عرض بسوء رأيه فيه واحتقاره له — ولك ضمنًا — اذا جبن عن التصريح وهكذا يظل يطاردك و يتعقبك حتى يسود الدنيا فى عينيك و يملأ نفسك نقمة على الحياة والناس أكرامًا له !

والاديب كالمغنى الذى يرسل صوته غير معتمد على آلة موسيقية تشبع أنغامه وتسد قصها وتملأ فراغها، وقد ألف أن يجعل معوله على ما للعبارة وحدها من وقع، وليست كذلك الاحاديث التى تستمد جانباً كبيراً من قوتها أو حلاوتها أو بهجتها من المكان والاجتماع والجلساء وهيئة المحدث واشاراته ونظراته وصوته. ومن هنا يخطىء كثيرون ممن يبرزون فى المجالس فيحسبون أنهم

يستطيعون أن يظهروا فى عالم الكتابة كما ظهروا فى عالم المجالس و يتوهمون أن الوقع الذى يوفقون اليه فى أسمارهم لا يخطئهم اذا تناولوا القلم وأجروه بدلاً من اللسان.

وليس أشق - عندى على الاقل - ولا أشد اجهاداً للاديب من مجالس النساء! ماذا يقول لهن ؟؟ في أى شيء يحادثهن ؟ كيف يجعلهن يرتحن الى حديثه ويتقي املالهن ؟؟ هن لا يكدن يحملن معهن غير ثيابهن وزينتهن وعجبهن وما يتصل بذلك من قريباً و بعيد ، وهو لايكاد يحمل معه سوى آرائه فكيف السبيل الى التوفيق بين هذه وتلك ؟ ؟ ومجالسة الكتب تحيل المرء أشبه بها حتى ليعود وكأنما لا ينقصه الاأن يغلف ويوضع على الرف بين اخوته!! وطول العهد بها يشيب النفس قبل اشابه الرأس ، و يطفى علمة العين ، و يعوق تدفق النشاط الجثماني ، و يغرى بالسهوم والصمت ، و يفعل ما هو شر من ذلك : يبعث على التعلق بالثل والصمت ، و يفعل ما هو شر من ذلك : يبعث على التعلق بالثل ويضرب في غمرة الحياة تعثر ولق في كل خطوة صدمة : كالذي يسلك يضرب في غمرة الحياة تعثر ولق في كل خطوة صدمة : كالذي يسلك





لولو؟! ما « لولو » هذا أو هـنه؟ أهى فتاة حرة المقلد؟ أم طفل غرير مدلل ؟ أم زهرة نضيرة ؟ أم عصفور مغرد ، أم أغنية شجية ؟ أن في اللفظ ما يشعر « بالصغر » ويكر بالذاكرة الى « الشباب » - ان كان قد ولى أوانه - وحسبك أن نطقه يتقاضاك زم الشفتين ، وتكليف العينين ابتسامة الدعابة ولمعة الغبطة ، وتجشيم الاسارير الابراق ، والنفس محاولة كالاشراق ، فماذا هو؟ لا أدرى !! ولعله كل ذلك ، فما أعرف من اللغات الا ما ليس فيه هذه ، ولقد شببت عن الطوق « حداً » وارتفعت عن كل حداثة ارتفاعًا أجاسني على ربوة الحياة حيث تنازع السحب الضياء، وأما الشباب و إيماض العيون واشراق النفس فاني أنا القائل:

نضب العزم، والمني ثرة العين لعمري ما أسوأ القرناءا! شيبة العزم مع شباب الاماني! أضعيف يظاهر الاقوياءا؟؟ دون ما تبتغی حوائل ضعف فاجعل العزم والمنی أكفاءا أيها «الطين» ما ترى بك أبغى! لست فما أرى لشيء كفاءا !! انطلبت السماء قلت لى الارض؟ أو الارض كنت لى عصاءا صرت حتى الذى أفكر فيه لست أسطيع صوغه والاداءا والنفس تهرم أحيانًا قبل الجسم، فتعود وكأن الزمان عرها، و إن كانت بسنها صغيرة، وكلما أحس المرء دبيب الهرم زاد شعوره بالتبعات، ووجد أن الحوادث لا تتوالى على روى واحداً، وأن منطق الطبيعة غير منطقه، وأنه يدنو من مركز الدائرة وينأى عن عيطها و يشعر بالدنيا تدور حوله في صخب وضوضا، يزعجان تلك عيطها و يشعر بالدنيا تدور حوله في صخب وضوضا، يزعجان تلك الخلية الضئيلة التي تسمى الحياة، ويرجانها فيتمنى لو أنه استطاع أن يجول دون النمو، وأن يأخذ على الايام متوجهها، وأن يبقى عمره طفلاً يدور مع الحياة على محيطها.

ولكن الذي أدريه أن صديقًا لى ، فيه شذوذ قلما أفهمه ، قال لى عصر يوم فى الاسكندرية « مثى تعدود الى مصر؟ » قلت « صباح غد » قال : « اذن قم بنا الى ساحل البحر » قلت « البحر ولا شك خير من جوف هذه المدينة فلنهض اليه اذا شئت ، ولكن الى أي بقعة من ساحله نذهب ؟ » قال « وما يعنيك من هذا ؟ أو ليس كله ساحلاً ؟ » فلم أشأ أن أثقل عليه فيضيق صدره و يسوء خلقه ، ونهضنا الى الترام فركبناه وخليت بين صاحبي و بين سبيله حتى انتهينا الى آخر موقف ينساب اليه الترام فانحدر في الى طريق حتى انتهينا الى آخر موقف ينساب اليه الترام فانحدر في الى طريق لا يفضى الى بحر ولا الى صحراء!! والها يؤدى الى درب بين الحقول تقطعه السيارات الى ابي قير و يترقرق على محاذاته جدول صغير، ثم

أخد ينفض المكان بعينه كالذي ينقب عن مخبأ فيه وهو معبس محدق في الارض يعد خطواته في هذا الطريق الذي مانا إليه ، ومعلوم ان الخواطر كالمطاط لا تشغل حيزاً واحداً على الدوام فقد ترى الخاطر الضخم مضغوطاً في الذهن من فرط الزحام حتى ليعود كالذرة . وقد تنتفخ الخالجة الصغيرة وتملأ من الذهن كل فراغ يكون فيه . كذلك كان رأس صاحبنا خاليًا الا من أمر واحد هو الذي ساقه وساقني معه الى هذا المكان

ولم أرد أن أزعج عصافير رأسه وأطيرها عنه فتركتها تسقسقله وخليته ينصت اليها، وسرت الى جانبه صامتًا مخفقًا الوطأ وصرت أشفق عليه حتى من وقع قدميه، وكنا قد ملنا الى جانب معشوشب من الطريق حسبته آثر المشى على حشائشه الندية لان صوت الاقدام فيه أخفت ولكنا لم نكد نقطع منه بضع عشرة خطوة حتى وقف بغتة كالذى صده جدار وأومأ بسبابته الى الارض وهو يقول نفسه « هدذا هو المكان بعينه » وارتمى على الارض دون أن يكترث لى كأنه لا يرانى أو كأنى لست معه ! فضقت ذرعاً بهذا الحال، وأسفت على مسايرته، وما ذنبى حتى أتكاف الصبر على الحال، وأسفت على مسايرته، وما ذنبى حتى أتكاف الصبر على كل هذه الكتلة من الشذوذ ؟ لقد أردت الرياضة ولكنى أرانى كالذى خرج ليدرس موضوعًا اغير أنى مع هذا كبحت نفسى عن كالذى خرج ليدرس موضوعًا اغير أنى مع هذا كبحت نفسى عن مطاوعة السامة والاستسلام الضجر، وأقنعتها بأن من المروءة أن مطاوعة السامة والاستسلام الضجر، وأقنعتها بأن من المروءة أن

الى هذا الحد، حد الذهول، ويستولى على كل جوانبها، ويملأ كل شعابها، وينبض به كل عرق، وما يدرينى ؟ لعل هذا الاحساس، مهما يكن باعثه المباشر، غرة احساسات عمر بأسره وحياة بكل ما انطوت عليه ا ومع هذا، وعلى الرغم من ذلك همت بأن أقف على كيانه المتداعى هذا وأقول له ساخراً ه أعاشق أنت يا سيدى ؟ انها لساحرة تلك التى تستطيع أن تصنع هذا بمثلك ؟ » ولكنه كان خاطراً كيطف البرق ما جاء حتى ذهب، فقعدت الى جانبه وخلعت طربوشى وغطيت به وجهه ! ا فاستوى قاعداً وهو يقول « انى أعرفك شيطانًا ا فلماذا أطرت أحلامى ؟ » فانحنيت له معتذراً ا فقهة ضاحكاً وكف فجأة وأطرق هنيهة ثم رفع رأسهوقال معتذراً ا فقهة ضاحكاً وكف فجأة وأطرق هنيهة ثم رفع رأسهوقال بلا تميد

« لقد كان هـ ذا المكان ساحراً ، وكانت أوراق الشجر والحشائش كالجديدة ، يومض فيها طلبا تحت أشعة الشمس ، وكان يخيل لى أنها « مستوردة » لا نابتة وكانت من رقة النضارة فى رأى العين بحيث كنت أشفق أن أطيل النظر اليها مخافة أن أذويها باجالة الطرف فيها . وكانت الشمس ، قوية وكان يقينا لفحها هذا السياج من النبات ومن خلفه هذه الخراف بأعيانها سوى أنها كانت مستلقية على الارض لا ترعى ، وكانت الفراشات لا تكف عن الطيران من هذا الى هناكاغا حماها صغرها تأثير الحرارة التى تذبل ما هو أكبر منها . وكان بساطنا هـذه الاغيصان الندية ، والناس ما هو أكبر منها . وكان بساطنا هـذه الاغيصان الندية ، والناس ما هو أكبر منها . وكان بساطنا هـذه الاغيصان الندية ، والناس

يمرون بنا ويديرون عيونهم فينا ثم يذهبون عنا ونحن فى شغل عنهم وعن لحظانهم بأحاديثنا و . . . »

« وماذ کنتم تقولون ؟ أو لعله ينبغى أن أقول ماذا کنتما ؟ ؟ فلم يلتفت الى استدراكى وقال

« كانت لولو . . . فهذا اسمها عندي . . ألا تعرفه ؟ . .

« قد عرفته الآن ! »

«. . كالتي يفيض قلبها بشيء تحبس نفسها عن الافضاء به . وكانت ربما أشاحت بوجهها عنى وأسندته الى كفها وأرسلت لحظها في الفضاء غير ناظرة الى شيء على التعيين وتركتني أصب في مسمعها ما أهضب به . وقد تجيبني أحيانًا ولكني كنت اقرأ في عينيها غـير ما یجری به لسانها، فکان بیننا حمدیث مسموع وآخر صامت وكان الصامت أصدق الحديثين، نعم فهي عجيبة في تناقضها ، عجيبة في ازدواج شخصيتها ، لينة النظرة ، جامدة الفم ، ريضة الحلق ،ساكنة الطائر، مكلومة الفؤاد، هادئة المظهر، تتنأول كفها فلا تدرى ألينة هي أم صلبة ، وتتأمل محياها فتحس فيه الذائب والجامد ، والسلس. والوعر، والترف والخشونة، والحرارة والفتور، والرغبة والزهد، والضعف المتناهى والقوة التي تغرى بقلة المبالاة وتدفع الى عــدم الأكتراث بماكان وما هوكائن وما سيكون . ولقد استثارتني رقة عينيها فأمسكت عن اتمام ماكنت قائلاً كأنماكان الكلام يعوقني، كالذى يخلع نعليه ويدعهما ويعدو حافيًا، وجذبتها الى بغتة وان

كان لا شك انها كانت تتوقع ذلك وضمتها وطبعت على ثغرها قبلة . ولكنها ضمت شفتيها ولم تعاطني النقبيل ا وان كانت عيناها قد ظلتا تلمعان بنور الابتسام، ثم مسحت بكفها على الحشائس وقانت « لا ينبغي ان نظل هكذا جالسين فقم بنا نعد من حيث أتينا فقد أمسينا . »

قلت « دقائق أخرى! »

قالت « بل يجب أن نعود أدراجنا »

قلت « فقبلة ثانية أولا »

قالت: « حسبك واحدة» بلهجة من يكظم زفرة طويلة حارة. ثم رفعت الى وجهها فقرأت في صفحته:

« انى أخشى ان أرعبك اذا أناكشفت لك عن حدة رغبتى فى الاستسلام لعواطنى أكلا! لست بالفاترة التى تراها وأنى لأحس انه كان الإولى ألا أحبى بهذه المفاتن اذا لم يكن من حتى أن أتمتع بها . وهل وهبنى الله اياها ليتمتع بها الناس دونى ؟! »

ومع ذلك ألحت أن نعود!! »

وأَكَب ينظر الى الارض برهة وجعل يقتلع الحشائش ويعبث بها ويقول :

« ولها نظره انكار أوشك تلقى اليك بها بجانب عينيها ، كلها تصديق وكابها تكذيب اكأنما عامتها الايام أن تستريب ولا تطمئن الى ما تسمع ، وأن تعد عبارات الحب والعطف ملقًا ودهانًا ، أو لهوا

وعبتًا، ولكن شبابها يغريها بالركون الى ما يدرك عقلها الذى نضج قبل الاوان انه « الفاظ ألفاظ » كما يقول هملت! فيالها من نفس ظامئة! ما أقسى الحياة التي تحمّل زهرة ليس لها غير الحسن قوة، ما تنوء به الشجرة الصخمة! ٥

ثم التفت الى شخأة وسألني « وكم تظن عمرها يا صاحبي ؟ انها لا تزال في العقد الثاني من حياتها ا فلشدما أخشى أن تذبل هذه العين وأن تخلو من المعنى لحاظها ا لقد جالستها ثلاث ساعات طوال لم تنطق في خلالها بما يملاً خمس دقائق ! وشفتاها مع ذلك تهمان أبدأ بالانفراج، ولكن شيئًا يطبقهما ويعيد ما يحاول ان ينفذ من بينهما، الى صدرها فيعلو ويهبط وتظل الشفتان مطبقتين! ولقـــد قلت لها جادا « هنا شي مجتم على هذا الصدر » فأدارت الى بعض وجهها ونظرت الى جؤخر عينها وقالت واللمعة شائعة في العينين والتحجر مرتسم على الشفتين « أي شيء ؟ » قلت « لا أدرى ! ولكن هنا شيئًا على التحقيق! وأراهن! » فهزت كتفيها كالأسفة وقالت « لا! أبداً!! » فالحفت في المسألة وداورتها فلم يجدني ذلك ولم أفر بطائل فليت لساني كان في فها! اذن لنطقت عنها ولرفهت عن هـ ذا الصدر المثقل بما لا تحسن العبارة عنه ا وهل هو الا الظا الى الحب؟؟ هو ذاك على التحقيق، الظام الى ما تحلؤها عنه الدنيا وتحرم عليها أن ترد شرعته وتعب فيها كحلق الله : وماذا عسى أن يكون غير ذلك وهي فتاة غضة الاهاب تنأى بها ظروف لا حيلة

لها فيها الآن على الاقل عن الزواج وتنقاضاها هذه الظروف عينها أن تبقى عفيفة محصنة ؟ شبابها وجنسها يأمر انها أن تنشد الحب وأن تنشد به الحياة والنسل ، والدنيا تأمرها أن ترفض هذا ، وأن تخرس اللسان الذي يدعوها اليه ، وتضع أصابعها في مسمعيها دون الصوت الذي يناجيها به : وأي لسان ، وأي صوت ؟ انه لسان الجال الذي يعبدنا جميعًا وصوت الحياة التي تسخرنا ولا ترحمنا ولا تعفينا ولو مقدار ثانية من الاذعان والامتثال . فكر في هذا ثم أنكر وهز رأسك معد ذلك اذا استطعت . »

و بعد اطراقه قصيرة أخرى :

« وتالله ما كان أقسانى عليها ، وأعنفنى بها ، وأقل ترفقى بهذا القلب الجديد ، حين قلت لها وقد ساقنى الحديث الى ذلك « ان فى وسعك أن تستغنى عن زوج بل أنت لا معدى لك عن ذلك ولا خيار لك فيه ، ولكنه ليس فى مقدورك أن تستغنى عن رجل » ولقد لبثت بعد ذلك وقتاً أعتذر عن نفسى من هذه القسوة بالقول بأنى أحسنت اليها بالعبارة عما فى نفسها و بأن دالتها بكلامي هذا على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى على مكان الجرح من قلبها ووضعت أصبعها عليه ، ولكنى أخشى حداً أن أكون قد نكأته ا »

- « وماذا كان جوايها ؟ »

- « لم تجب بشى عنوى نظرة طويلة الى الفضاء! وماذا كنت تتوقع منها؟ أن تنكر أن لها جنسًا! ولقد خاصرتها وأنا أعود بها في هذا الطريق بعد أن انحدرت الشمس فلم تنح ذراعي عن خصرها ولم تتحرك لذلك شعرة واحسدة في بدنها! فكأنى كنت مطوقاً بذراعي الحي هذه دمية لا تستطيع أن تحس حرارته!»

- « وماذا أنت منها الان ؛ أني أخشى . . »

- « ماذا أنامنها ؟ لا شيء على الخصوص ! أحب أن أراها من حين الى حين وأن أستشف نفسها وأطلع من عينيها على المغيب في ضميرها . وسم ذلك حبًا ان شئت ، أوسهه لهواً ، فما يعنيني كيف تصفه ، وما أعرفني عبأت قط بهذه الالفاظ . ولكني لا أكتمك انى أعطف عليها وأرثى لها . واحسبني انما أعطف على نفسي في شخصها فان بي مهما مشابه . غيير أن بيننا حوائل تتعاظم المجتاز ، وجونًا عريضاً يعيي ساقي أن تتخطياه . وليتني أدرى كيف أحييها وأرد اليها روح الشباب الذي تقمعه الايام قسل الأوان ! ولكني كبرت واأسفاه ! وفقدت أنفاسي حرارتها . والنساء عندي كتب شمراً وموضوعات تدرس لاجمال يعشق . ولقد كنت في زماني شاعراً أو شبهه ، وكان للدنيا بنفسي حلاوة ، ولكني أصفيت بعد أن نضب معين الشباب وعدت كما تقول يا صاحبي ه كأني من دمائي أشرب »

 فاستحمقنی اذا شئت، ولکن خل رأیك لنفسك فما أحفله کیف یکون مادمت أجهله ۰»

ونهضنا نعود فسمعته يقول فى بعض الطريق « لقد كبرت ١٠» ولا أدرى كيف حدث منى هذا : ولكنى رأيتنى ابتسم وأدفع ذراعى حول خصره وأطوقه بها فانتفض مذعوراً وصاح بى « أيها الشيطان اللعين ١١ »





كنت في ليلة أقلب ديوان ابن الرومي وأدير عيني في صفحاته متأملاً ورقها دون ما حوته من الشعر ولم يكن مرادى ان اقرأ شيئًا بل ان أحول بين العين والمطالعة ، وكانت الرغبة فيها شديدة ولكن الاطباء يعظونني أن أجهد عيني بالقراءة على ضوء المصابيح . وما أدراك ما الاطباء أهم الذين يقول فيهم اديسون على ما اذكر ، ان المغول والتتاركانت غاراتهم كثيرة قبل ان يعرفوهم فلما ظهر الاطباء بينهم وكثروا – الى حد – عندهم انقطعت الغارات 1! ولنرجع الى صاحبنا ابن الرومي فنقول اني بينها كنت أحيل عبني في ديوانه غير معتمد شيئًا على التعيين استوقفني قوله من قصيدة يهجو بها البحتري وكان معاصراً له :

قبحًا لأشياء يأتى البحترى بها

من شعره الغث بعد الكد والتعب

كأنها حين يصغى السامعون لها

ىمن يميز بين النبع والغرب

## 

أضحوا علىشعف الجدران فىصخب

ولا نعرف ما رقى العقارب ولكنا نعرف ما يعني بهذر البناة على شعف الجدران فهي ما ينشدونه ويرددونه اثناء عملهم مر الأغاني الساذجة . وقد ذكرت لما قرأت هذا ، بالليلة يومًا و بالبيت موضوعًا له قيمتة في نشأة الشعر . فأما اليوم فكان في الاقصر منذ عامين و بضمة أسابيع وكنا - انا والاستاذ الدكتور حسين بك هيكل – في معبـــد الملكة حتشبسوت فها يسمى الآن « الدير البحري » وهو معبد منقوب في الجانب الشرقي من وادي الملوك وممتد شرقًا إلى الصخور التي تفصل الوادي عن سهل طيبة . الى. هذا المعبد أقلتنا مركبة ذات عجلات عربضة هي شرما يحمل أنسانًا فوق تلك الارض الصخرية . وكان النهار قد انتصف فاتخذنا من الحجارة كراسي ومن صخرة ضخمة هناك مائدة تناولنا عليها طعامنا بين أعمدة البهو الاسفل عنه مدخل المعبد وحولنا رسوم ونقوش محت الايدى والايام بعضها ولم تبق منها واضحًا سوى صف من الجنود يحملون عدا السلاح اغصانًا والوية يقابلهم فريق من الرماة والى اليسار صور قصابين وكهنة يعدون الضحايا والقرابين وفوق هؤلاء وأولئك زوارق تنحدر على النيل وفيها مسلات. فلما أصبنا حظنًا من الطعام رقدنا على الارض وأسندكل منا رأسه الى حجر سد مسد الوسادة . واما لكذلك واذا صوت فضى النبرات يصافح

آذاننا فراعتنا حلاوته وضاعف حسن وقعه ما يحيط بنا في هـذا الوادى القفر من الاطلال وما تثيره في النفس من الحوالج والذكريات وسألنا الحارس فقال هؤلاء عمال يحفرون الارض ويرفعون التراب عما يظنه مستأجرهم أثراً أو قبراً، وعادتهم ان يغنوا وهم يعملون فاعتدلنا حيث كنا وجعلنا بالنا الى هذا الصوت وكان صاحبه كلا غنى شطراً اجابه جمهور الفعلة ورددوا على أثره جملة لا تكاد تختلف يعيدونها و يرجعونها بعد كل وقفة منه ، وكان الوزن ظاهراً فيما يغنى الصبي وتعيد الجماعة فحاولت أن أدون ما ورد سمى من ناحيتهم ولكن بعـد ما بيننا و بينهم حال دون الدقة في النقل والضبط في الرواية وعلى ان ما أثبته من ذلك قد ذهب لا أدرى أين ؟

وهذأكل ما اهتديت اليه:

أنا اجول للزين سلامات على حسب وداد جلبي خبط الهوى على الباب جلت الحبيب جانى أتاريك ياباب كداب تنهد من على ولقد كنت أحب أن أورد للقارى وسطوراً أخرى من ذلك ليس أعون منها على تبيين ما أريد أن أقول غير أنه يعزيني عن فقد ذلك ان القارى لا يعييه أن يجد بديلا يقوم مقام ما ضاع منه . وما عليه الا ان يلاحظ النوتية وهم يعملون في زوارقهم أوسفنهم أوالعال وهم ينقلون الاحجار أو يحفرون أرضاً أو يجرون ثقلاً أو نحو ذلك فانهم في اكثر الاحيان يغنون و يتسلون بمثل ما كان جماعة العال

في طيبة يغنون ويتسلون ، وأكثر ما تجد ذلك في القرى النائية عن الحواضر وفي حيثما يحتاج العمل المي أيدكثيرة تشتغل معًا وفي وقت واحد . غير ان هذه الاغانى ليس لها ضابط أو صورة نهائية . إذ هي لا تنفك تتغير ولا تثبت علىصورة واحدة بل تنشأ وتتحول ويطرأ عليهـ ا جديد يوقع على أنغام قديمة أو تغنى مقاطيع منهـ ا قديمة على ألحان جديدة . وقد يثبت ما يردده المشتركون في الانشاد و يتغير ما يغنيه الفرد، وفي وسع المغنى الذي يكون كالزعيم للجماعة أن يبتكر ما يشاء ويرتجله وأن يستحدث في المأثور الذي يحفظه ويقدم و يؤخر فيه و يمضي في ذلك كله الى غير غاية مستمداً من ذاكرته أو من وحي الساعة أو من إلهام العاطفة التي تتملكه أو من هاتيـك جميعًا . فليس أسهل من الارتجال في مثل هذا الموقف . والقارىء اذا تدبر عصور الشعر العربي خليق أن يتبين منها أن الارتجال يكثر في أولاها أي في العصور التي يكون الناس فيها متقاربين متشاكلين لا يتميز بعضهم عن بعض كثيراً. والمرء اذا ألني نفسه بين أترابه وأنداده اطأن وأرسل نفسه على سجيتها لانه فى هذه الحالة يضمن المقدار الكافي من التعاطف اذكان بين مماثلين له

وهذه الاغانى التى نتكام عنهاكثيرة فى المدن والقرى وان كانت فى القرى اكثر منها فى المدن . ولكن ما أقل ما يستطيع المرء أن يدون شيئًا منها على أنه مثال لها وعنوان عليها! ذلك انها كالتيار العام قطرة منه أو ملء ماشئت عمقًا واتساعًا ، ليس بالتيار! كذلك يكتب أحدنا مقطوعات يسمعها من هـذه الاغانى القديمة المتجددة كموج البحر فاذا هو لم يفز بشيء لانها لا تستقر على حال ولا تثبت كما أسلفنا على صورة

ودع الحاضر وارجم الى الماضي وصور لنفسك جماعة من الناس لا يزالون على الفطرة لم يأخذوا من المدنية بنصيب ولم تقسمهم الصفات الشخصية والملكات العقلية طوائف ولم يفرق بينهم اختلاف المراتب وتباين الاعمال وتعدد الآراء. وتلك مرتبة من الحياة. لا تكون فيها أبواب التعبير الطبيعي موصدة ولا يجهل فيها المرء — أو لا يحس أنه يجهل - ما يجرى في ذهن جاره أو رفيقه ولا يستحي أن يعرب عما يجول في خاطره و يجيش به صدره مخافة أن لا يفوز بالعطف والتقدير اذكانت حدود الفرد هي حدود التقاليد المشتركة بين الجاعة كلها. في هذه المرتبة من الحياة كيف تكون نشأة الشعر؟ يكون - كما هو ظاهر بالبداهة فما نظن - عملاً من أعمال الجماعة كلها وملكا لها لا لفرد. ويجبىء تاليًا لارقص والغناء وتابعًا لهما ومتفرعًا عنهما وغير منفصل منهما فان شككت في أن الامر لا بد أن يكون كذلك فقل لى أيهما تظن كان أسبق في تاريخ الانسان: الحَرَكَةُ أَمَّ اللَّغَةُ ؟ نحسب أن الجواب على هذا لا يمكن أن يتعدد ! فان الانسان قد صدرت عنه الحركات قبل أن يعرف ان له لسانًا يمكن أن يكون أداة لنقل الاحساس أو الخاطر الى زميله الانسان . فالحركات البدنية أسبق من اللغة على التحيق. ولكن هل الوزن

كذلك ؟ تقول نعم ولا نتردد، لأن الوزن ليس شيئًا سوى الانتظام فى الحركات فهو أشد ارتباطاً وأسهل مساوقة لحركات الجسم، وما زالت الاشارات والحركات من متمات التعبير اللفظى الى الآن، واللغسة ليست إلا اداة للتعبير تحل تدريجًا محل أكان قبلها هو الاداة لهذا التعبير، لأن العبارة عن العاطفة بالحركة الموزونة علم، تدققها، أسهل- ومن أجل ذلك كانت أسبق- من العبارة بالألفاظ التي انتفلت بها الأصوات وتعينت واستقرت على معانى صارت محدودة مألوفة! ومتى انتفاءت حركات المجتمعين والزنت على مقتضى الماطفة المشتركة بينهم - لفرط عائلهم - كان من المعقول بمد ذلك أن تخرج الالفاظ مستوية في ترتيبها على وزن هذه الحركات، وعلى ذلك يكون أول ما عرف الانسان من الشعر هو عبارة عن لحن موزون يند عن أفواه المجتمعين إذكان جاريًّا على ما تتطلبه وتؤدى اليه الحركات التي يشتركون فيها ويؤدونها ممًّا على نسق واحد وعن عاطفة عامة شائعة بينهم على السواء، وليس من الضروري ولا من المفروض أن يكون لهذا اللحن معنى معقول لأن كوله معقولاً أو غير معقول مرجعه الى الفكر، ولكن العاطفة أسبق في تاريخ النشو-الانساني من الفكر

اذن كان الشعر لأول ما عرفه الانسان الفاظاً مجموعة تكرر، وأسماء تتخلل الألفاظ، وعبارات لها قيمتها الايحاثية عند الجماعة مرد، وأسماء تتخلل الألفاظ، وعبارات لها قيمتها الايحاثية عند الجماعة الربحانية عند الجماعة الربحانية عند الربح الربع الربع الربح الربع الرب

لا أكثر، على الأرجح، وصرخات تند بين ذلك، مصبوبًا كلهذا فى قالب موزون على حركات الجماعة فى حفلاتها المختلفة لمناسبة زواج أو وفاة أو غير ذلك ومعقول أن تكون الاشارات أو التلحين أبرز من سواها فى هذا الطور الساذج

ثم ماذا ؟ ثم يا سيدي يجد عامل جديد يؤدي الى التطور. كانت الجماعة متشاكلة الأفراد ولكن التميز يحدث، ويقوى الشمور بالذات شيئًا فشيئًا ويزداد الاحساس بالاستقلال ويبرز الفرد تمدر يجًا و يأنس من نفسه ما لا يأنس غيره من نفوسههم فلا يقنع بآن يبقى في حلقة الجماعة يردد ما يقولون وليس له من الشأن إلا مثل ما لكل منهم، ويندفع مجتراً على التقاليد- لأنه لا يسعه إلا هذا -ويعلو بصوته أصواتهم فيروعهم فتخفت أصواتهم قليلا وبمضون فى حركاتهم ولكن عيونهم تتعلق به وأذانهم ترهف له فاذا به يستحدث ما لا عهد لهم به و يدخل على مآكان قصاراهم أن يفعلوه ، حواراً مرتجلاً يقص به قصة ساذحة بطبيعة الحال. فيحسن وقع ذلك في نفوسهم و يطيب لهم أن ينصتوا ولكن الطفرة محالكا يقولون فلا يصمتون كل الصمت بل يتعلقون بعبارة مما يسمعون منه فيرددونها وراءه كلما سكت. وليست هذه بالخطوة القصيرة. فقد كانت الجماعة قبل ذلك مي المؤلفة للانشودة - اذا جاز اطلاق هذا اللفظ على مأكانوا على الارجح يتصاخبون به – وليس للفرد الامثل ما لسواه من الفضل. ولكن الجماعة بعد الآن بدأت تقتصر على الرقص

والاشارات وتجتزى بسماع ما يصبه فرد فى آذانها وبترديد عبارة معينة لا تعدوها وصار عمل الفرد فى ابتكار القصة أو الحوار أبرز وأظهر وهو يروى ويقول ما تخطره الظروف فى ذهنه وتجريه فى باله وعلى لسانه، وهى تكتفى مماكانت تقوم به بمشاركة هذا الفرد فى حالته النفسية و بترديد ما يوكل اليها ترديده

ثم تتوالى الخطوات متتابعة متلاحقة كالعجلة تدور بصعوبة فى مبدىء الأمر ثم تزداد ادارتها سهولة بعد ذلك . فيتضاءل عمل الجماعة من الاشتراك فى التأليف الى الاقتصار على الترديد الى صيرورتها معينة بحركاتها للفرد على المحافظة على الوزن وغثل لذلك بفرق المغنين عندنا . تجتمع طائفة منهم هذا بعوده وذلك بقيثارته وذلك بقانونه أو مزماره وغير هو لا بجناجرهم! ثم يفتتحون العمل بتوقيع موسيق لا يصحبه غناء ثم بموشح يوقعونه و يغنونه معاً حتى اذا انتهوا من ذلك شرع زعيمهم يغنى صوتاً ينفرد هو بأكثر مقطوعاته و يشترك معه الباقون فى بعضها، وقد يغنى بعد ذلك موالاً لا يشاركه فى غنائه أحد ولكن يظل ينقر له الموسيق على وتر معين ليساعده على الاستمرار على تصور الصوت وعدم الخروج عنه . ليساعده على الاستمرار على تصور الصوت وعدم الخروج عنه . وليس هذا سوى مثل ضربناه تقريباً للمسألة من الافهام لا لنقيس هذا على ذاك

وهكذا يختفى أثر الجماعة تبعاً للتطور ويظهر الفرد حتى اذا تألفت تأليفاً سياسياً وانتقل بذلك مركز الثقل ظهر الشاعر الفنى

المستقل عن الجمهور وصار أمر الشعركله الى الفرد وأصبح هذا الشعر ديوانًا تقيد فيه الاخبار وتسجل حوادث التاريخ وأعمال الابطال فيتسع الأفق ويرحب المجال امام الشاعر ويغشى غمار الحرب والسياسة بعد أن كان لا يلم قديًا في شعره بغير المرأة ، ويركض في حلبة الحوادث العامة التي تمس حياة القبيلة أو الأمة ولا يقتصر على ما له علاقة بالاسرة أو النفس ، وهكذا . .

والجماهير؟ يبتى لها شعرها الخليق بمستواها . ولكنه لا يتقدم ولا يترقى . لأن مستوى الذكاء المتوسط بمنع شعر الجماهير أن يعلو و يسمو . وهذا هو حده . أما من بمتاز من الافراد عن هذا المستوى و يرتفع عن طبقة الجماهير وحاجاتها وأذواقها فلا يبتى له محل إلا بين من يستطيعون أن يقدروا مزاياه التى انفرد بها وخلت به عن الجماهير وان أحدنا ليسمع الانشودة فى الاقصر و يسمع أخرى فى القاهرة وثالثة فى غير هاتين المدينتين فلا يملك إلا أن يحس كأن واضع هذه وتلك واحد إذ لا خلاف ولا فرق الا فى النطق والا فيا تدعو اليه الاحوال المحلية التى لا تقدم ولا تو خر ولا تمنع التشابه بل التطابق فما هو جوهرى .



## أول سيجم وأقدم ديوان

يقول شاعر قديم:

كتب الحرب والقتال علينا وعلى الغانيات جر الذيول ا

وبهذا البيت المفرد لخص وظيفة الجنسين في نظره أوجز للخيص وأقربه الى الصواب وأشبهه بالحق . ولكن القافية جنت على المرأة وساعدها في جنايتها عليها وظامها لها تعصب الرجل لجنسه ولعله بعد لم يعد ماكانت عليه الحال في زمنه ، أو لعله لم يقصد الى المقابلة بين وظيفة الرجل في الحياة ووظيفة المرأة فيها والما أراد أن يوكد عظم ما هو موكول الى الرجل و يجسم خطره ومشقته و يبرزه في أقوى صورة بأن يرفع قبالته ظاهر ما تكون عليه المرأة من خلو في أقوى صورة بأن يرفع قبالته ظاهر ما تكون عليه المرأة من خلو المبال وفراغ اليد والاطمئنان والتنع بمجهود الرجل وعسى أن يكون

قد شکا وتضجر من حیث أراد أن یباهی و یفخر ، غیر آنه علی أی وجه قلبت بيته والى أى تأويل أخرجته ، قد ظلم المرأة وغمطها حقها وجنف في حكمه وقسا عليها فيه . وليس في مقدورنا أن ننصفها نحن من كل وجه بمقال واحد ولسكنا على هذا سنحاول أن نصف بعض ما قامت به في تكوين هذه اللغة وفي تمكين رصيفنا القديم من ارسال بيته هذا الدائر على الالسنة الى يُومنا الحاضر. وما الى ذلك مر. سبيل بغير أن نرد عقربي الساعة بضع مئات أو آلاف من السنين كانت الجماعات الانسانية فيها ساذجة . أيام كان مكتوبًا على الرجل أن يخرج للصيد والقنص، والقتال أيضًا كما يقول شاعرنا، وعلى المرأة أن تقيم في مكانها لتعد الطعام ولتغزل وتهييء الجلود وتصنع الأوانى وتأتى بالماء وتبنى الأكواخ وترضع الأطفال وتقوم على تربيتهم بينما يغشى الرجل الاحراش والادغال والغاب ويفترع الجبال وينحدر الى الأنهار

ولنفرض الآن ان الحرب ناعة وان الجماعة تزاول شتى أعمالها في أمن وسكون . في مثل هذه الأوقات يصبح الرجل فيحتمل أدواته كائنة ما كانت ويذهب الى الماء لصيد الأسماك أو يصعد في الجبل أو يمضى الى الغابة ليقنص الحيوان . وقد يخرج الرجال في طلب الصيد بأنواعه زرافات ولكنهم لا يلبثون بطبيعة الحال أن يتفرقوا و يتشتوا ولو قليلاً، و يضطرهم ما هم فيه الى الصمت اكثر

الوقت لأنهم وهم يجوسون الأرض على الطريدة مكرهون أن يخففوا الوطأ وأن بينعوا الجلبة وأن يكتفوا حين يريدون التفاهم فيما بينهم باللمح والاشارة على الاكثر حتى لا يزعجوا الطير أو الحيوان فيفلت منهم وينجو. والمفاجأة هنا نصف الظفر ولا يكون الكر منجحًا الا بتحريها وقديمًا قال ابن الرومى

وليكن الكر على غرة والصيد في مأمنه سارب ومن أجل هذا لا يحسن بهم أن يتلاغطوا كأنهم في سمر فلا معدى لهم عن الصمت في غاراتهم ولوكانوا كردوساً متلاصقاً ليصيبوا الغرة و يقعوا على الفريسة . وليس معنى ذلك أنهم لا يتكلمون قط بل معناه أنهم آكثر ما يكونون في صمت يتواصون به ويلزمونه حتى يقضوا وطرهم ما ساعفتهم القدرة على الصمت وأطاقوه لأن طبيعة المهمة تقتضي ذلك وتحتمه الى حد كبير. أما قبل أن يبلغوا مكان الصيد فهم يتلاغطون ويتضاغون ويعربون ما استطاعواعن آمالهم التي يرجون أن يبلغوها في يومهم وعما يقدرون لأنفسهم من اللذة والمتعة في السمى وراءها وعما يتوقمون من سرور نسائهم وصغارهم حبن يعودون بأكف ملأى وعياب محشوة وقامات معتمدلة ورؤوس مرفوعة، وقد يصف بعضهم لبعض مأكان في يوم سابق وربما تضاحكوا بواحد منهم عثر وأنكب على وجهه وهو بعدو وراء الطريدة أو رفسته فحر الى الأرض أو آنكسر به غصر فهوى وتدحرج، وأما وهم عائدون فقد يغنون و يرقصون سروراً بما أصابوا ويتحدثون بفعالهم - هذا بسرعته وذاك باحكام رميت وذلك بجرأته ورابع بكثرة ما أصاب وهكذا حتى اذا باغوا محلتهم ألقى كل منهم حمله الى المرأة وبه من الزهو ما يصده عن الكلام أو من التعب ما يغريه بالانصراف عنه والتماس الراحة ، ولكنهم في اثنا الطرد والصيد يصمتون أكثر الوقت كما قدمنا ولما كان الصيد يستغرق أكثر النهار قليا والكلام

وندعهم في صيدهم ونعود الى المرأة . فاذا بها بين أترابها لا يضطرها عملها الى الوحدة . فهي على الأغلب تباشره في جماعة منهن قليلة أو عديدة وفي يدكل منهن عملها كاثنًا ما كان وهن في اثناء ذلك لا تستريح السنتهن في حاوقهن ولا تنقطع عن الجرى. كمادة النسماء في كل عصر ومصر. فإن النساء أكثر كلامًا من الرجال. وقد يجلس الرجل الى صاحبه و ينقضي أكثر الوقت بينهما وكلاها مطبق الفم . أما النساء فهذا هو المستحيل عليهن ! ومتى جلست امرأتان في هذه الدنيا صامتتين ؟ ان المرأة لا تصمت ولا تكف عن الكلام إلا اذا عجز لسانها عن الجرى وانقطعت أنفاسها. لأن الكلام لا يكلفها نصبًا عقليًا، وان الرجل منا ليشهد مجالس النساء فلا يسعه الا أن يعجب لهن من أين يأتين عادة الحديث! لقد كنت أعد نفسي في الرجال مهذاراً كثير الثرثرة فاذا باحدي السيدات الفضليات تزعمني صموتًا ! ؟ وما أكثر الرجال الذين

يشكون من متاعبهم العائلية عجزهم عن مواصلة الحديث الفارغ وتقصيرهم في واجب الثرثرة!

واللغة الكلامية الما تنقرر وتصقل الفاظها بالتكرار. وليس يكفى أن ينطق فرد بكامة أو ينحتها و يستعملها مرة والها تشيع اللفظة و يعم استعالها بتكرر الحاجة اليها وكثرة ترديدها من جراء ذلك. ولقد نحت جونسون الكاتب الانجليزي المشهور مئات من الالفاظ من اللغة اللاتينية واستعملها في كتاباته وعدل بها عما يؤدي معناها من الكلات الانجليزية المستعملة وآثرها عليها لموافقتها لمزاجه ولما فيها من الطنطنة المرضية الموقه

ثم مات جونسون وذهب في سبيل من غبر فدفنت الفاظه التي فحتها معه ولف عليه وعليها كفن. ولم يعش بعده منها الا النزر الذي سد حاجة وملاً فراغاً وكم في لغتنا العربية مثلاً من الفاظ يخطئها الحصر لا تدور على الألسنة ولا تجرى بها الاقلام ؟ كم يستعمل حتى أشد الناس حذلقة من هذه الألفاظ الميتة ؟ ما حاجتنا الى خسمائة اسم للسيف أو صفة له على الأصح ونحن لا نكاد نذكر السيف ؟ فوافقة اللفظ للحاجة وتكرر استعاله ولوكه مرة بعد أخرى ، هذا هو الذي يذيع اللفظ و يشيع استعاله و يجعله مادة حية في اللغة . وفضل النساء في ذلك عظيم . هن الثرثارات اللائي يخدمن اللغة و يقررنها بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في الذاكرة بالتداول و يشعنها في الجماعة و يدرنها على ألسنتها و يثبتنها في يومه وقاما بالتداول و يشعنها في الجماعة و يقص عليهن ما جرك له في يومه وقاما

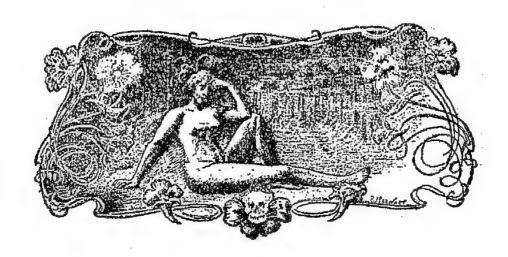
يعيب لم القصة وأكن المرأة تحكيها لا ترابها مائة مرة ومرة وعلى مائة صورة وصورة ، تارة بأفاضة وأخرى بايجار وطوراً توشيها بأخيلها الحسية وطوراً تطرزها بوصف هيئة الرجل وهو يلقي قصته. أو بنعت ` ما تقدره فيه من المزايا والصفات وتنخرج من ذلك وتستطرد الى مائة موضوع آخر قد يعيي الرجل أن يامح الصلة التي تربط هذه المواضيع بالحكاية الاصلية. أضف الى ذلك ما لا تفتأ تتحدث به عن عملها أو أعمالها هي وأكثرها في الاطوار الاولى من نشوء الجماعات الانسانية. صناعي أو أدخل في باب الصناعة ثما عداه . والاطفال ؛ أليس يدع الرجل أمر تعليمهم الأول الى المرأة ؟ هي التي تغذى الطفل وتنشئه وتعلمه الكلام بما لا تنفك تصبه في أذنيه من عبارات لها معني أو ليس لها معنى . وتفعم له ذاكرته بالمحصول الأول من اللغــة وتعدله اول ما يلزمه من الذخيرة في رحلة حياته . فليست المرأة فقط عاملاً لا يستهان به في تقرير اللغة الكلامية وصقلها بل هي أيضاً أول معا نتلقى هذه اللغة عنه ونحذقها منه

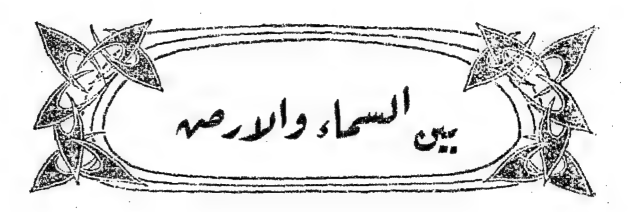
ولا نريد أن نقف هنا أو نقتصر على هذا بل نجاوزه ونقول أن المرأة من أكبر عوامل التوحيد في اللغات أو التشابه بينها . ذلك أن المرأة لم يكتب عليها الحرب والقتال كما يقول شاعرنا القديم . واغا كتب ذلك على الرجال دونها . ولم يتصل بنا ولا قرأنا أن النساء في أي عصر كن يقاتلن الى جانب الرجال و يتولين الحرب مثلهم . ولكنهن مع ذلك كتب عليهن السبي . يلتقي الجيشان و يقتتلان .

ما شاءًا حتى يقهر أحدهما خصمه . وليس يندر ولا سما في الحروب القديمة أن يعمل الظافر السيف أو ما يقوم مقامه من أدوات الطعن والضرب في أقفية المنهزوين وأن يتعقبهم الى ديارهم وان يقتل منهم حتى من يضعون السلاح ويسلمون . ولكنه ندر أن يقتل المنتصرون النساء وانما يسبونهن وبحماونهن معهم في عودهم الى محلاتهم في جملة ما يحملون من غنائم الحرب ويقتسمونهن اقتسام غيرهن من الأسلاب وقد كانت الحروب في الأزمنة السابقة أكثر و إن لم تكن على هــذا افتك أو أهول منها الآن وقل أن كانت تنتهي حرب بدون سي . بل لعلنا لا نخطي، جداً حين نقول أن الرغبة في السبي كانت من أكبر مثيرات الحروب و بواعثها . فهل يحسب أحد ان الخود اللواتي كن يسبين في حروب آبائنا الأقدمين كانت تقطع السنتهن وتقتلع من أصولها أو توضع على أفواههن الكائم. ؟ لسنا نظن أحداً سيدعى ذلك أو يقول به . وكيف كان يحدث التفاهم بين المسبية ومن صارت من نصيبه ؟ كان يستمصى ذلك في أول أيام المعاشرة وكانت الأشارات والحركات وملامح الوجه ونظرات العين تغني في ذلك بعض الغناء ثم يعتادكل منهما أن يقرن اللفظة التي يسمعها بالحركة أو الأشارة أو النطرة أو غير ذلك مما يصحبها ، ويفهم منها ما يستخلصه من اجتماع ذلك . فيزيد محفوظه ومحفوظها ويدخل في لغتها ولغته الجديد من الألفاظ والأوضاع وطريقة التغبير ويؤدى ذلك مع التكرار الى التقارب من بعض النواحي بين اللغتين

ولقد ذكرنا الحرب ولكنها لم تكن الوسيلة الوحيدة لأحداث والخطف مستمرآ ولماكانت المرأة بطبيعتها أو بطبيعة وظيفتها أكثر كلامًا من الرجل وكان نطاق أحاديثها أوسع ومادتها أوفر وكان سبيها أعم لذلك كان من المعقول ان تكون المرأة صاحبة الفضل الأكبر في بذر الالفاظ وما تنطوى عليه من الاحساسات والخواطر وحتى هنا لا نريد أن نقف. فانه ليس يكفي أن تخترع اللفظة أو تنحتها أو تشتقها لما تمس الحاجة الى العبارة عنه . فان الاحتفاظ بهذه اللفظة الجديدة لازم للغة مثل اختراعها أو اشتقاقها . وليس تغنى الحاضر ولا الامس القريب. وكما أن المرأة كانت احس معاجم اللغة، كذلك كانت أداة المحافظة عليها وتوريثها الاجيال التالية. ذلك أن المرأة مي التي قامت بالصناعات اللازمة للأنسان بينا كان الرجل يتولى الصيد ويباشر الحرب. وهذه الصناعات بقيت على الأيام لأنها من ألزم اللوازم الأولية وقد طرأ عليها تحوير كثير وتولدت منها أخرى وتعددت وتنوعت ولكن الحقيقة بقيت دون أن يلحقها تغيير. وهذه الحقيقة هي أن المرأة هي مخترعة الصناعات الاولى. ومن غير المعقول كما أسلفنا أن تزاول المرأة أعمالها يومًا بعد يوم دون أن يتحدر لسانها بالكلام على ما تفعل. بل المعقول والذي لا يقبل سواه

هو أنهاكانت تهضب بالكلام وتسح بلا انقطاع وأنها سمت الأشياء أسماءها وأوجدت لها نعوتها وافتنت في ذلك وما هو بسبيله الىالمدى الذي استطاعته . ولما كانت أعمالها مستمرة متوارثة فقد ثبت معها ما تعلق بها من الكلام وصار جزءً أصليًا من اللغة وأتبحت له فرصة البقاء وقديما لاحظوا أن المرأة على فرط شغفها بالجديد وجريها وراءه وتعلقها به ، أكثر « محافظة » من الرجل . ولعلم ليس من الخطأ الشديد أن نقول انها كالذاكرة للنوع. وحسبك أن تتأمل فضلهافي. المحافظة على الأساطير والخرافات وأغانى الجماعة وأقاصيصها وحكاياتها . ومن من الرجال يحفظ مثل ما تحفظه المرأة من الأغانى والاساطير ؟ أن القارىء خليق ان ينصف المرأة من هذه الوجهة اذا تفضل وذكر جلساته الى احسدى العجائز في طفولته وصدر أيامه والحاحه عليها في أن تقص عليه بعض ما تحفظ من الاساطير والحكايات المروية عن العفاريت والمردة والوحوش وما الى ذلك. وهي التي تغنى الطفل لينام أو ليكف عن البكاء أو ليهدأ وتسكن نفسه كما لا يحسن الرجل أن يفعل ونحن الآن في عصر المطابع فلا يسعنا أن نقدر على وجه الدقة قيمة ذلك في العصور الخالية قبل أن توجد المطابع بل قسل أن يهتدى الانسان الى طريقة يكتب بها الكلام ويدونه . في تلك العصوركانت المرأة هي ذاكرة الجماعــة ومكتبتها وديوان أخبارها وأغانيها وأمالها وحكمها أنكان لها من ذلك شيء قليل أوكثير. وما زلنا الى الآن نرى المرأة أحفظ للامثال وأشد أحاطة بها . وإذا تدبرنا ذلك كما ينبغى أن نتدبره أفيكون مخطئا من يقول أن المرأة كانت من أكبر العوامل في المحافظة على اللغة وفي صون ثروتها ومساعدتها على الاتساع والنمو تبعًا لذلك عهدا وجه أو وجوه مماكان للمرأة من الفضل على اللغة . وثم وجوه أخرى بعضها يسهل الغوص عليه والبعض يشق مطلبه ويعز مناله .ولسنا نستطيع أن نلم بكل أوجه البحث في مقال واحد ولذلك نرجي النتمة ولا سيما الفرق بين لغتي الرجل والمرأة ، الى فرصة أخرى





### كأس على ذكرى

قالت الفتاة للفتى – ان كان ابن خمس وثلاثين يعد في الفتيان

« هذا أنا . . . قد جئت . . »

فد اليها يده ، ولكنها لم تصافحه ، فقال :

« أهو كبر ما بنا أم جفوة ؟ »

« لا كبر ولا جفوة . . . وانما أنا مغيظة »

« منی ؟ »

« 1 15 »

« من اذن ؟ »

« لماذا تسأل ۲۰۰۰ من نفسي ۰۰۰ »

« مسكينة يا فتاتى ؟ وماذا صنعت مما يورث كل هذا الأسف »

« لست آسفة على شيء . . . وهذا ما يغضبني أ ولو وجدت

لأسف مساً لكبرت في عين نفسي . . »

وكانت الليلة مظامة والرياح كالمجنونة ، ولا يكاد أحدهما يحس من صاحبه – وهما مستندان الى سور السطح – غير صوته ، فقال: « أنت فى عيني كبيرة وجليلة »

فلاًن ما كان متجمداً من نظراتها، وسلس الصعب من جانبها، ورقت حاشيتها وانسجم صوتها، ودنت منه ووضعت بيناها على كنفه وأقبلت عليه تسائله أصحيح ما يزعم ؟ أحق انه يكبرهاوسيظل يكبرها على الرغم مما فعلت ومما تفعل ؟

فقال ، وتناول يدها في يده :

« وما ذا فعلت یا فتاتی أو ماذا تفعلین الآن اکثر من أنك قد جئت تؤنسین وحشتی تحت عیون هذه النجوم ؟ »

فرفعت وجهها اليه ورمته بعين مفتوحة كمغمضة وقالت:

« أو هذاكل شيء ؟ »

« كل شيء الآن... الى الآن »

ولبثا هنيهة صامتين تحت هذه السماء المهولة المتلامحة النجوم، ثم قالت:

« ماذا كنت تريد ان تقول لى ؟ »

« متى ؟ »

« ونحن على الطعام ؟ »

فار بد وجهه ولكنها لم تره فى ظلمة الليل ، ولم تدر ماذا عانى حتى عادمحياه برف لها بينها كانت هى تجذبه من كتفه وتلح عليه بالسو ال:

«كنت أريد أن أقول ان هذا لذيذ » بابتسامة متكافة

« د ما هو ؟»

« كون يدك في يدى! »

فالتزعتها وقالت :

« لقد أنسيت أنها في يدك»

« إنسيها مرة أخرى ا »

« لا أستطيم »

« تناسيها أذن ١ »

« 1 36 »

« هل من سبب ؟ »

« لا! » تمطوطة طويلة

وتناول يدها وسكتا مرة أخرى وتكلم بينهما الهوى

\* \* \*

وقالت « لن أفعل هذا مرة أخرى ؟ »

« لن تفعلي مادًا يا فتأتي ؟ »

« ألقاك هكذا 1 مي الاولى والاخيرة ! »

فابتسم صاحبها ابتسامة فيهامن الحنان والمعلف عليها وعلى نفسه أكثر نما فيها من صبابة الحب وقال

(۱۳) — الربح

« لا أدرى أى سحر ضربته على حتى صرب ، كلا عزمت أن أروض نفسى على مراجعة الصهر فيك ، لا تكان عيني تأخذك حتى يتحلل العزم – في كل يوم أعالج أن أرد نفسى على ، على ، على ما هو الا أن أراك ، أو أن تخطو في القاب ذكراك ، حتى أنسى كل شيء سواك ، ولا يبتى لى منى الاك ا»

« وماذا ترید أن تصنع بی ۲ »

« ماذا؟ أريد ان أحماك معى واخفياك حتى عرف عيون اخوتك ! هـ ذا ما أريد ! أن رأسى ليدور حين أرى أخاك او ابن علك او ابن خالك او أحداً من الحلق ينظر اليك ! ولكن لك قدرة على المباعدة والمجافاة حين تشائين ، وانى ليخيل لى أحيانًا ان تناسخ الأرواح حق وانك أنت برونهيلده بعينها يحيط بها سود النار الذى حولها »

« ليتني كنتها ! اليت حول كل فتاة مثل هذا السور من النار ! تتحن به من ينشد قلبها ! »

« بحسبك غرائزك النسوية سوراً من النار »

« وَلَكُن أَلَا تَعْرَفُ انْ مَا تَبْغَى عَسَيْرُ لَا يَقْعُ فِي الْأَمْكَانَ؟ فَمَا جَدُوى هَذَا الذِّي نَحْن فيه؟ »

« أعرف ؟ من أين لى علم هذا ؟ كل ما أعلمه ان اهلك حمق وانهم يضحون بك في سبيل . . . لا تضعى يدك على في ا دعيني أتكلم ! انهم يحولون دوننا تقديمًا لغيرك عليهاك وقد علموا انك لى

لا محيد عن ذلك ، عن رضى منهم أو محمولين على مكروههم ! . . » وفي هذه اللحفلة دفعتها الربح الى صدره فاسكره قربها وأخذ منه شذا شعرها . فضيحك ضحكة عصبية ورفع وجهها اليه وأهوى على فنها يقبله في بساطة كأنماكان هذا حقاً له ، وهي تجاهد وتعالج أن تغلت من عناقه و يأبي هو ان يدعها

« اناك . . . »

وعضت شفتها وردت اللفظة التي همت بها

« أنا أي شيء ؟ قوليها ! اقذفي بها في وجهي ! »

« وحش! فظيع ا هذا أنت! دعني! »

غير أنه لم يدعها بل ضمها وهو يضحك فى رقة وجذل وسكر

حتى همست في أذنه

« لم أكن أعنى ما قلت كا تعلم »

« لم تعنه أبداً بالطبع »

وقبلها ثانية

وقالت وقد تخلصت من عناقه

«كيف تعيدها وقد وعدت ألا تفعل ؟»

« أنا ؟ متى وعدت ؟ »

ه کیف تسأل یا . . . »

« يا وحش ا قوليها ا »

« ولكن أليس لك صمير؟ »

« ضمير ؟ يا له من سؤال ؛ بالعلبع لى ضمير! »

« لا أراك تحفل به اللبلة ! »

« أنا في شغل عنه ! قبليني ! »

« أي فكرة ؛ ؟ »

« أفعلي »

« مستحیل »

« من فضلك »

« مستحيل! قلت مستحيل! »

« أذن تعالى أقباك »

« ولا هذا »

« لم لا دالا يسرك أن تكونى محبوبة ؛ »

والتف حول خصرها ذراعه ، ووجدت شفتاه السبيل الى شفتها ، فهل هسذا معنى أن تكون محبوبة ؟ وهل هى له كما سمعته يقول بالهجة اليقين ؟ انها على كل حال لم تعد نحس أن لها فى نفسها كثيراً او قليسلا! فياليت من يدريها ماذا أصابها ففترها وأفقدها الارادة والقدرة على ضبط نفسها ، وعلى انها لم تعد تكترث لذلك او تفكر فيه فقد كان الدم يتدفق كالمجنون فى عروقها!

« أمصغ أنت ؟ »

« نعم » بصوت تخفته عربدة الشفتين في نحرها . »

« أنى أعلم أنى وقعت من قلبك. لا شك في ذلك ، والا

ما فعلت الليلة ما فعلت. ولكن أية فتاة تستطيع أن تفتنك عن نفسك ساعة. وما أحب أن يكون هذا أثرى عندك ولا أن يسهل تلهيك عنى وتعلك بالله نيا، ولقد أردت أن أهبك ما تذكرنى به ما يطيل أدكارك لى. ألا تفهم الآن لماذا تركتك تقبلني هكذا ؛ انه الزهو والغرور والانانية...

« بل قولی أنه الحب . . » .

« هو هذا وذاك، ولكني أردت ان تذكرني . . »

« أو تحسبين أن نفسي ستطيب عنك ؟ »

« أخشى ا »

« لا لاذا ؟ »

« كل أمرى النسى القبلة بمد أن تبترد شفتاه »

« من غلك هذا يا . . »

والتقت شفاههما في قبلة طويلة ، ثم تناولت خديه بين راحتيها وقالت

« دعني أذهب الآن »

ولكنه ضمها وهو يقول « أدعك ؟كلا ! انا ايضًا أخشى أن تتسربي في الهواء اذا تركتك »

« كلا الا تخف »

وعاطته التقبيل وخنفت صوتها العبرات وهي تلح عليه أن يدعها فسألها

« أواثقة أنت انك تريدين أن تمضى ؛ » «كلا! ولكنبي واثقة انه « يجب » أن أذهب »

فخلاها فتراجعت قليلا ثم أصلحت ثيابها وشعرها والتفتت اليه وهي تقول « لا يشق عليك ما يقول أهلى . وأيقن أنى . . على . . ولكن ليتنى أكون أنا على يقين من وفائك ! »

ومضت أخف من الفراشة!

के सं क्ष

قال صاحبي

« أنا صاحب هذه الذكرى . وهي كل ما خرجت به واني لأحييها في كل شهر مرة – في الليلة الظاماء المفتقدة البدر ، لأن ليلتنا كانت حالكة ، ولان الليل أوقع ما يكون في صدرى حين أرسل اللحظ اريد لأخرق به أحشاء الظاماء قتشف لي عن نجوم السما ويرتد عما دونها كليلا حسيراً ، وأروع سا تكون السماء عندى ، حين تتنقل العين في اجوازها المرعبة فلا تقطع منها سوى بيد هائلة عن بيد أشد هولا . . . كذلك كانت لياتي تلك وكذلك أريغ ان تكون للسماء كأكنا ننظر . هي مفتونة بجمالها وأنا يكاد يسحقني الرعب اذ أجيل عيني في فيافيها اللانهائية وأقول لها فيما أقول كانما كان يعنيني أن أنغص عليها متعتها

« ثقى ان هذه السماء ليست مجمعولة للانسان مها تكرف علة وجودها . وانه لا شيء في الارض او في السماء مجمعول لهذا المخلوق الذي يجسبه الفارغون مركز الدائرة ومحور الوجود ! بل ليس اقدر من هذه السماء على اشعار الانسان ضآ لته او لا شيئيته اذا شئت » فتدير الى وجهما وتقول وهي لا تفهم حرفا من كلامي : « ماذا يوجد بين هذه النجوم ؟ »

فأقول « يوجد - ان صح التعبير بلفظ الوجود - صحراوات فضاء مظامة تركما من يعلم السر ، بلا شموس ، وتوجد اوقيانوسات من الفراغ لا آخرلها يجمد الفكر كا حاول ان يتصورها ، هذا مايوجدا » فتصمت ولا يبدو عليها أنها فهمت فأمضى وكأنى أحدث نفسى، وقد شعرت فجأة ، على كل حبيها ، كأنما بينى وبينها بعد ما بين الارض والمشترى :

«وهذه السماء التى يسحق النفس جلالها المرعب ، ويهول الخاطر أن يقذف به في اجوازها اللانهائية . . . ليس جمالها الذي يسحوك بالخالد ولا الباقى ! حتى هذه مرجوع وهاجها رماد النظري هذا النجم الذي يكاد يخبو وميضه بين اخوته نجوم الدب الأكبر القدكان منذ بضعة قرون يخفق مثلها لمعانا ! فليس يخلوكل هذا الجلال من دواعي الرثاء ! ! وتصوري هذه النجوم كلها قد خدت ؟ تصوري عقلك يتلمس طريقه في سماء مظلمة خبا فيها كل ماكان يضيء ! ! تصوري عقلك يتلمس يصطدم في ظلمة الكون بقطعة كابية من هذه الكواكب ! ! نحى يصطدم في ظلمة الكون بقطعة كابية من هذه الكواكب ! ! نحى

عينك اغضى بصرك على وتسند رأسها الناردت اتستبق بشاشة نفسك!» فتفزع ونقبل على وتسند رأسها الصغير الى كتنى هذه وتربح خدها على جانب صدرى وتعلق يسراها بكتنى الاخرى فأمسح لها شهما حقى يزايلها الخوف، وإلى لأراها الآن كاكانت فى تلك الليلة وان كنت أنا هنا وهي هناك، وبيننا ما بيننا من الابعاد. وآه لو ان كل ما بيننا فرسخ او فراسخ! اذن لا مكن ان نبتسم! وقد يعزيني - لو ان هذا مما يعزى - اننا، سعدنا او شقينا، سندهب كما ذهب من كانوا قبلنا، وإن الدنيا ستومض فيها عيون غير عيوننا وتخفق فيها قلوب اخرى، وترهق عقول جديدة وانها ستشهد أشجا طريفة تُندب ومسرات ومباهج حديثة تُطلب و يستعز بها، على حين نعود نحن كما سيعود كل شيء قبضة من تراب!

ولكنى أحيى هذه الذكرى على خلاف ما تتوهم، فإن الهوا، هنا لم يهف باسمها ولاخفق على موجاته الشدو بمفاتنها، والعيون التي تجتلى هذا الغضاء الرهيب لم تتلاق مع لحاظها، وظلها لم يرتم على هذه الرمال، وقدمها الدقيقة لم تطأ ذراتها - كلا ! ما من شيء هنا يعرفها أو يحمل ذكرها على صدره كما أحمل على صدرى حبها، فسبيلي أن أعتمد على سور السطح واظل كذلك حتى اعود وقد شاطرت ما حولى عدم الشعور بها!»

ثم امسك وقال بعد اطراقة قصايرة : « والآن فلنشرب كأسا على هذه الذكرى»



ليسمح لى القارى؛ أن اكون كما خلقنى الله، وأن اسوق اليه الكلام على طريقتى التى أوثرها والتى تلائم مزاجى ولا تنافى مابنيت عليه . وقد شا، ربك أن يخلقنى بعين لا تفتأكلا وقعت على شىء تنشنى مرتدة الى نفسى تدير فيها حملاقها مقتشة باحثة منقبة ثم يهتف بى هاتف من ضمير الفؤاد أن هات « المسطرة » فأمد اليها يدى وأذهب أقيس الابعاد بين ماكنت وما أنا اليوم.

وقد اتفق لى أمس أن ذهبت الى « ادارة الجريدة » في شأن لى فجانى من وكات اليه الاشراف على تحريرها في غيبتى يسألنى أن اراجع كلة كتبها أحد الزملاء ، فيها أشارة الى اصطلاح نحوي فلما كان الليل آويت الى فراشى وفى مرجوى أن يجيرنى النوم من أوصاب ما أعانيه فرأيت فى منامي ، وقلما أذكر احلامى ، كأنى بامتى التي وخطها الشيب – قد عدت تلميذاً ، وكان شيخ من اساتذى ، رحمه الله ، يختبر الفرقة فى « المفعول المطلق » ولكن الاستاذ كان فيا بدا لى أشبه برئيس جلسة منه بمعلم صبيان ، وكان كلامنا نحن التلاميذ « الكبار » أشبه بالخطب والمناقشات البرلمانية .

ثم أفقت من حلمي وابتسمت ، فقد ذكرت بحلمي هذا الذي جرد علي زميلي ، أستاذًا لى في التعليم الابتدائي أعياد أن يفهمني المفعول المطلق » ويوقفني على « سره » ويحل لى « لغزه » وكان كلا عرضت مناسبة ، يقول لى « يابن عبد القادر »

فأقول « نعم »

فيسألني : ما هو المفعول المطلق

ولم يكن من عاداتى أن احمل شيئا و بخاصة هذا المفعول المطلق حلى ظهر قلبى من كتب التعليم . فكنت أقف جامداً ، وفهى مفتوح وعينى الى وجهه ، ولسانى كأنما استل من حلق ويدى المعمن جارى الحافظ الذى لا يهمل حتى يهمس بالتعريف المطاوب فألقيه إليه وأهم بالجاوس وقد ظننت أنى نجوت ، وكان يعرف أنى مجاج الاذن فيسألنى الاعادة فأتلعثم وألمن من أصبحت على وجوههم الاذن فيسألنى الاعادة ويقول « مثل » وهنا الطامة الكبرى !

« مثل » ا؟ وكيف آتيه بمثال لما انتهيت منه الى اليأس من فهمه ؟ ا وكثيرا ما كنت قبل ابتداء الدرس الفق مع جار لى ابله على أن ينهض فى اثرى و يجيب عنى اذا اعيانى سؤال غير منتظر فكان يبر بوعده و يفعل فيتحول اليه سخط المعلم ، و يحل به وحده غضبه ، فأدعهما وأقعد وانجو بهذه الحيلة التى لم تمكن تجوز إلا على هذا الجار المغفل !

مر ببالى هذا وما إليه من حوادث الصباعلى عهد التلمذة ، كما

تمر أشرطة العمور المتحركة على عين الناظر؛ فقلت لنفسى – وأنا مستلق على فراشي - إن من حق المفعول المطلق أن يكون له هذا الشأن في صدر أيامي فقد كان له شأن ضخم في حداثة الدنيا أو من عليها من الأدميين وكما أن آباءنا الاولين لم يعرفوه الا بعد عصور لا يعلم طولها إلا الله ، من معاناة أزم التعبير عما في نفوسهم كذلك انت « يابن عبد القادر » لا عيب عليك اذا كابدت منه نصبًا والواقع ان هذا « المفعول المطلق » عِمْل في تاريخ النشو. اللغوى خطوة انتقال اتسم بعدها الافق ورحب على اثرها الججال، وتفتيحت أبواب التعبير المغلقة . واللغات ، كما يعلم القارى، أو كما لا يعم ! - لم يجدها الانسان تامة ناضحة مستوفية كل ما يحتاج اليه الرجل للعبارة عن مراده ، وإنما نشأت عل الأيام واتسعت شيئًا فشيئًا على قدر الحاجة وهي لا تزال إلى الآن - وستظل- تُمُو وترحب وتحيط بماكانت تقصر عنه أداتها . ومن شاء أن يقدر فضل المفعول المطلق على اللغة وعلى العقل الانساني أيضًا فليتصورها مجردة منه ولينظر اليهاكيف تعود ؟ أو الى اى حد تضيق ؟ وقد يتعذر تقدير ذلك على وجه الدقة لأننا الآن ميراث واحد لها جميعًا . ولكن مادلالة هذا ؟ ولاً ي غرض نورده ؟ دلالته القريبة أن الشعوب التي تنشابه لفاتها في هذا وغيره كانت قد اجتازت مرحلة البداوة وقضت أزمنة مديدة في ظل السلام قبل ان تتفرق ويذهب كل منها في ناحية وتكتسب كل لغة على أثر هذا التفرق شخصيتها وطابعها الذي

تنماز به . فنشأت فى كل شعب أجيال نحتت لنفسها ما تحتاج اليه من الفاظ الحرب والمغامرة

के या व

دارت بنفسى هذه الحنواطر وانا راقد، وعينى تنظر من النافذة الى القمر الذى ينام ضوء اللين على صدرى فمددت يدى ، الى المنضدة المجاورة وقد انساني النظر الى القمر اني لم أعد اعنى باعداد الورق والاقلام الى جانبي قبل أن أنام واني انقطعت منذ سنين عن استيحاء بنات الليل واستلهام طيوف الظلماء ؛ وانه ردني عن ذاك وصرفنى عنه من جعل حاجتى الى هذه الزجاجات من الدواء



١٠ فبراير ٢٠٠٠ الناس في همذه الايام آنق أزياء، وأنظف ثيابًا ، وأبهج بزة منهم في أي عهد مضى . واست أذَّكُم أني قبل خمسة وعشرين عاماً كنت أرى افندياً يابس طر بوشها مبطنا بالخوص والحرير. أو يرتدي غير السترة الاستامبولية القديمة ذات الزرارين اللذين يجمعان طرفي بنيقتها على الرقبة والتي يبدو فيها المرمكأنه مر بوط من عنقه ، حتى الاحذية كانت أكثر ما تكون سودا، ، ولم تكن الاقصة الافرنجية تتعدد ألوانها ، وكان الاغلب فيها أن تكون بيضاء لامعة قوراء ، ولم يكن الشيوخ يعنون - على الاعم - باحكام التفصيل ودقة انسجام القفطان او الجبة على أبدانهم او بتحرى أن يكون لون « الحزام » مجاوبًا لصبغة القفطان ، أو بأن تكون لغمة « الشال » على طر بوش العامة بارعة الشكل تخفي من الطر بوش بقدر وتبدى منه بقدر، أما النساء فكان زيهن اذا برزن الىالشوارع يصد العين عن النظر ولم يكرب الواحد يدرى أهي آدمية تلك الملفوفة في ملاءتها أم حشوها – زفٌّ يبعثره الريح فالآن صارت العين تتعب من النظر الى مجالى الذوق حتى في الطرقات ودع عنك المجتمعات

والمسهرات. نعم لا فرق الآن مثلا بين أزياء الجيمسنات وغيرهن، والكن لا بأس، سيتميزن بغير الأزياء، وصحيح ان الرجال والنساء تقار بوا – حسن أيضا! ليس في الامكان أبدع مماكان ا

如 好 点

ان الله سبحانه وتعالى وكل الى ملك مسين من ملائكته أن يسبح أن الله سبحانه وتعالى وكل الى ملك مسين من ملائكته أن يسبح بحمده جل وعلا على أن أنع على الرجال باللحى وعلى النساء بالشعر الطويل. والله وحده أعلم بصحة ذلك ولكنى أحسب الملك الموكول اليه هذا الواجب – ان صبح الخبر – قد جد"ت على صوته نبرة أله كم لاذع – علينا نحن بنى آدم الفائين.

ومع ذلك لماذا؟ أمن أجل ان النساء يقصص شعورهن و يتشبهن بالرجال في بعض أرديتهن ، وان الرجال يحاقن - معذرة العسيختاط الامر بكرهي وكرهم - يحاقون شوار بهم ولحاهم و يتعخذون من الثياب مالا يخلص الهواء بينه و بين الجسم - أمن أجل ذلك يكون الامر مدعاة لنبرة سخر ترتفع مع تسبيحة الشكر؟ ان الصحيح فسيولوجيا هو أن الآدمي خليط من عناصر الذكورة والانوثة ، وان نسبة هذا الخليط لا معروفة ولا محدودة ، وان درجات التفاوت فيما كثيرة وان هذه العناصر يقوى بمضها أو يضعف على مدار الحياة . فلكل واحد من الذكور حظ ضأيل او كبير من الانوثة ، ولكل انتي

نصيب كذلك من الذكورة . ومن هنا يكون الشاب الذي هو فى رأى العين وفى نوع احساس النفس به وتقديرها لصفاته ،أشبه بالانئى، ومن هنا أيضا النساء المترجلات او اللواتى هن بالرجال أشبه واليهم أقرب .

والمعضل الذي يمنيني أن احله هو : هل فقد الرجال ما كان لهم فيا مضى من القدرة على اجتذاب المرأة والاستيلاء على هواها بما كان لهم من صفات طبيعية ؟ أم أصبحت الرجولة التي كانت تجدى عليهم قديما في المعركة الجنسية لا تنيلهم شيئا الآن؛ ام ضعف احساس نلرأة بهذه الصفات وانحط تقديرها للمزايا الجنسية الطبيعية واواجعل السؤال من الناحية الاخرى: شهدنا زمنا كانت فيه المرأة اذا بدا منها خنصرها من تعت الملاءة او ما يماثلها ولمحته عين الرجل شهق 🖰 وفيق وانتابته كالحمي ، فالآن تبدو له نصف كاسية - او نصف عارية -وما استتر من جثمانها في حكم الظاهر من فرط الدقة في جعل التفصيل كفيلا بعرض المحاسن وجلو المفاتن ، ومع ذلك لا يكاد الرجل يزيد على الاعراب عن الاعجاب الفاتر، فهل تبرز المرأة الآن على هذه الصورة المحاوة لانها تعس أن صفات الرجولة في الرجل قد ضعفت؟ أم هي بدأت تنجرد وتنزين شيئًا فشيئًا وسايرها هو في احساسه بجلوتها فألف هذا النجرد والتزين درجة فدرجة فهي أبدأ تعالج أن توقظ احساسه بالجديد فالآجد وهو لا يكاد بألف جديداً حتى يفتر عن اجابة ما يهيب به منه ؟

#### 4 4 4

وكلفت جنسهم من خسارة فادحة في مادة الرجولة لا تعوض في الاجيال . وكيف احتاج الامر أن يحل النساء محل الرجال وأن يملأن فراغهم في شتى الأعمال وكيف أغى ذلك صفات الذكورة فيهن وكيف تحفظن بالمنزلة التي رقين اليها ولم ينزلن عنها ثم انتقات عدوى ذلك من الغرب الى الشرق كالعادة

مشال لتأثير الحرب . . . . وافقة مجلس العموم الانجليزى بسهولة وسرعة على تخويل المرأة حق النيابة عن الامة كالرجل. وقد ظلت النساء في انجلئوا بجاهدن أعنف جهاد بضع عشرة سنة لينلن حق التصويت فقط اللخ الح



فبراير ١٥٠٠٠٠ يخيل لى أن الشرف والنزاهة وعفة اليد وسائر ما یجری هذا المجری ، ثما لم یرکب فی طبع الانسان ولم یفطر علیه ، ومعنى ذلك بعبارة اخرى ان الانسان بطبعه شفلوق غير شريف 11 والدليل حاضر. وهو هذه الآلاف من الاوامر والنواهي والاقاصيص وما اليها مما يقصد به الحث على هذه الفضائل ومحانبة اضدادها. ولو أن الانسان كان كذلك بفطرته وكان الأغلب والاعم فيمن تلقى من الناس عفيفًا نزيها شريفًا لما احتاج الامر الى كل ما في هذه الكتب مما أشرنا اليه . وكثيرا ما خطر لى أن اسأل : لماذا اتفقأن تجد من يحضك على مزاولة هذه الفضائل وأخذك نفسك بها ولا تجد واحداً يأمرك بخلافها مثلا: فيقول: اذا استطعت أن تسلب ما في يد غيرك فافعل! أو احذر أن تدع ما في جيوب الناس يبقي في جيوبهم ولا ينتقل الى جيبك الخالخ األيس ذلك لان الأصل في الانسان هو التطلع الى غير ماله والرغبة فى غصبه أو انتهابه أو الاحتيال على استلابه فالحث عليه تحصيل حاصل ؛

وأحسب أن من الأدلة على ان الاصل في الانسان هو هذا ، ان في كل مصاحة كبيرة من المصالح - حكومية أو غير حكومية - نظامًا دقيقًا المراجعة يضطر الناس الى الأمانة أرادوا ذلك أم لم يريدوه ، ويحول دون من تحدثه نفسه بالاختلاس . فأكثر الناس لا يختلسون لا لأنهم اشراف أمنا ، نزها ، بل لأن السبيل مكتفلة بالوعور والعاقبة غير مأمونة ، واست ممن يستطيعون أن يصدقوا أن هذا الصراف الفقير الذي لعلى ترك بيته وعياله دون ما يكنى لقوتهم ، يعف عن رضى بقسمته وقناعة بحاله ، عن قبضة مما يدخل الخزانة التي هو قائم عليها وفي يده مفاتيحها .

ولولا الصعوبة وخوف التورط فيا لا يسهل الخروج منه لغش كل انسان كل انسان و لكن من العسير احيانا أن تركب الترام الى حيث تريد دون أن تنقد العامل ثمن التذكرة، وأشق من ذلك كثيراً وأوخم عاقبة أن تسافر على قطار حديدى بلا تذكرة ، وإنى اعترف انى اذا كنت على شيء من الشرف والذمة والأمانة والنزاهة فليس ذلك لأنى خلقت متحلياً بهذه الفضائل ، بل لانه ينقصني القدر الكافى من الجرأة والاقدام ، أو بعبارة اخرى لان نصيبي من الجبن فوق المتوسط، فليس لفضيلة في آنى لا أنشل ما في جيوب الناس اذ الاحت لعيني متضخمة عا فيها من أوراق النقد ، ولكن لأنى أجد نشل الجيوب لعيني متضخمة عا فيها من أوراق النقد ، ولكن لأنى أجد نشل الجيوب

أشق على وأبعد مطلبًا من الكتابة باللغة اليونانية التي لا أعرفها. وكثيراً ما تخايلني التحف الثمينة في الحوانيت من ورا الالواح الزجاجية فاشتهى ان تكون لى بلا ثمن، واتمنى لو استطعت ان أمد اليها يدى ثم امضى في سراح ورواح وأمن واطمئنان. ولكن هذا الخاطر وحده، دع عنك الفعل نفسه، يحلل قواى و يفكك اعصابي حتى لأحس أن بي حاجة الى من يأخذ بيدى و يعينني على السير. وربا فكرت فيمن يزيفون ورق النقد و يتخذون ذلك حرفة ومتجراً فيطير النوم من عنى ليالى عدة هول ما يقدمون عليه من المخاطر. وما أظن بي لو أنى كنت نشأت بين اللصوص والسراق، الا أن جبني كان قيئاً أن يؤدى الى تنبيه الشرطة والحراس الى ما أنوى حتى قبل الشروع فيه ، لفرط ما أقدر انه كان ينتابني من الاضطراب

والحقيقة أن خراب الذمة يتطلب سكونا في النفس، وان شئت فقل بروداً في الطبع، وجرأة في الجنان، وقدرة على الاحتيال، ومضاء في العزيمة، وليس لى من ذلك كله نصيب. ولذلك تراني اذا غشني انسان عفواً أو عمداً وأعطاني قطعة مزيفة من النقود لاأجرؤ اذا فطنت اليها - أن أمد بها كفي الى أحد على أنها صحيحة، بل أخفيها عندي أو أنتظر حتى أصير الى طريق مهجور ثم أطوح بها بكل ما في ساعدي من قوة كأنما أريد أن أجعل بيني وبينها أطول ما يكن من المسافة، وآه اذا مررت بشرطي وهي لا تزال في جيبي المرق من الاضطراب الذي يصيبني و يخيل لى أن عبن الشرطي قد آه من الاضطراب الذي يصيبني و يخيل لى أن عبن الشرطي قد

نفذت من النياب الى حيث القطعة المغشوشة وانه يهم أن يعدو ورائى ليقبض على! وترانى حينئذ أسير وأتلفت وقد أضرب فى طريق غير طريقى لأتوارى عن هذه العين التى لا تمنعها كثافة الثياب أن تطلع عنى ما فى الجيوب من مفشوش!

وحدث مرة أنى سممت رجلا يباهى بأنه أنقد (جرسون) قهوة قطمة مزيفة من ذات الجنسة القروش دون أن يفطن اليها فسدته وتمنيت على الله أن يرزقنى بعض هذه الجرأة والثبات! وشر من ذلك وأدهى ، وادعى الى الغيظ والسخط على النفس ، انى ما استطعت قط أن أدع احداً - تاجراً أو صرافاً مثلا - يعقلينى أكثر مما لى. وفي الناس من يستبضع ما شاء و ينقد البائع التمن و يتناول الباقي و يعده و يجده أكثر مما يستحق فيدفعه الى جيبه في هدوء تام و يمضى عن الدكان دون أن يختلج حتى جفن عينه ، مثل هذا أغبطه ولكن عجاكاته عزيزة المنال مع الأسف! وتالله ما أحسن استقباله لما يجيئه به الحظ! ما أبرع ركو به للمد في عباب حياته! ما أشد شكرانه لما يناله بغير كد أو تعب!

واتفق مرة ان كان في بيتي عمال يبنون حائطا . وكان صاحب البيت قد أنقد أحدهم الاجرة مقدما فاشتغل يومًا وانقطع أياما ثم عاد فسألته أين كان فقال وهو جذلان والله ياافندى الحقيقة أنى بعد أن اخذت الاجرة من عمى . . . . سهرت ليلتي تلك وشر بت قليلا ومن حسن الحظ أنى انقدت الحادم ورقة بنصف جنيه فرد لى ثلاثه وثمانين

قرشا ظنًا منه انى انقدته جنيها فحمدت الله الذى رزقنى من حيث لا احتسب واحييتها ليلة فى اثر اخرى

قلت، نعم هذا حظ غريب، ولكن الم تنازعك نفسك ولو لحظة أن تخبر الحادم المسكين انه أعطاك خمسين قرشا فوق مالك؟»

فحملق العامل في وجهى وصوب نظره في وصعده ثم حول وجهه عنى والتفت الى عمله دون أن ينبس بحرف. وما اشك في انه كان أعمق ما يكون اقتناعا بأنى مجنون ، من العبث الكلام معه. وقل أن تجد من يصارحك بفساد بذمته كما فعل هدا العامل. والناس في العادة أكثر ولعًا بالكلام على فساد ذم سواهم. وكثيراً

مایخیل لی اذ أحادث واحداً منسواد الناس فی أمثال هذه الموضوعات انی وایاه الرجلان الشریفان فی هذا الکوکب الحافل بالانذال !

# ني الشعر الجاهلي

تأليف الدكتور طه حسين استاذ الآداب المربية بكابة الآداب بالجامعة المصرية

من أشق مباحث الآدب العربي، ذلك العهد الذي يسمونه « بالجاهلية » وان كان ما أثره الرواة عنه وقالوا إنه انحدر الينا منه ، لا يختلف عن جني غيره من العصور الاسلامية في شيء. فالروح واحدة ، والنظرة الى الحياة متفقة ، والوجهة متحدة ، والكلام مستقيم التفكير نهج غير متعدد ، حتى العبارة نفسها لا يكاد يعتورها تغير جوهري . فما هو هــذا العصر الجاهلي إذن ؟ إنه عصر يعرفه الفقهاء ومن يبغون أن يقيموا حداً بين الاسلام وماقبله ، أما مؤرخ الأدب فعذور اذا أنكر ان له سمة يتميز بها وينفرد . فالجاهلية التي انتهي الينا ماروي من أخبارها وأيامها هي جاهلية دينية واجتماعية اذا شئت، ولكنها من حيث الأدب شيء آخر مختلف جداً لا يسم الأديب الا أن يقف حيالها متردداً شاكا بل رافضاً كما فعل الاستاذ الدكتور طه حسين في كتابه « في الشعر الجاهلي »

ولكل أدب آنفته الساذجة وحداثته المتعثرة كما لكل شيء آخر في هذه الحياة – يصدق هـــذا على الجماعات صدقه على الآحاد ،

وعلى العلوم والآداب وسائر ما ينشأ في، دنيانا هذه ، ولكن الأدب العربى ليس له أول يُمرف ولا نشـــأة تُوصف اذ أقدم ما وقع الينا ` بذلك أن هذا القديم مستو بالغ أشده ، وان الأطوار الأولى التي لا بد أن يكون الأدب قد تقلب فيها ومر بها ، كغيره من آداب الشعوب الأخرى، حتى تناهى شبابه على النحو المأثور، نقول ان هذه الأطوار مفقودة ضائعة لا سبيل الى العلم بها والوقوف عليها الاتخيلا والا بالطبع في التخيــل على غرار ما حدث للآداب الأخرى التي وقفنا على أصولها ونشأتها ، والا بأن نرسم لأنفسنا خط التطور طبقًا للسنن الطبيعية . « فالشعر الجاهلي » وصف غير صادق لأن جاهلية الآدب مطوية مع الأزمان التي غبرت، وليس من المعقول، ولا من المقبول، أن يكون هذا الشعر المأثور أول ما قالته العرب لأنه شعر ناضيج متساوق الأغراض مطرد النظام ،فيه فن وصناعة ، ثم هو عد ذلك تعبير فيه خلط بين الأدب والدين.

وليس ثم ما يمنع أن يكون هناك شعر قيل قبل الاسلام، بل الذي يرفضه العقل هو ألا يكون الشعر قد قيل قبله، ولكن هل ما يعزى من الشعر الى من عاشوا في العصر الجاهلي صحيح النسب غير مازق بهم ؟ وهل اذا سألت هذا الشعر عن نسبه ينتمي اليهم و يعتزى بهم أم ينطق تكوينه ومنحاه وأسلوبه بأنه دعي دخيل ؟؟ هذان ها السؤالان اللذان يلقيهما كل أديب على نفسه، وقد تناولها

الدكتور طه حسين في كتابه « في الشعر الجاهلي » وطرح السؤالين جميعًا وكان جوابه الرفض!

ولم يأخذني الدكتور طه على غرة بهــذا الكتاب فما أعرفني قرأت شيئًا من اخبار هذه الجاهلية أو شعرها أو خطبها الا نازعني في أمره شك ضعيف أو قوى، والاحكت في صدري منه أشياء كثيرة أو قليلة . واشهد أن الدكتوركان بارعًا في بسط رأيه وفي أبراز الشبهات التي تحوم حول هذا الشعر وتضعف الثقة بنسبته الى الجاهايين، وفي تأكيدها أيضًا. ومن واجب كل متأدب أن يطلع على هذه الرسالة التي جاءت - على خلاف عادة الدكتور – خالية من كثير من حشوه المألوف. ونحسب أن لا خلاف في ضرورة هذا البحث مهما تكن النتيجة التي يخرج بها المرء ، وأن من الحماقة أن نسترسل في الاستنامة الى ما جاء في الكتب القديمة وان كان كل شيء يدعو الى الريب ويغرى بالنقد، وإن نوصد بأيدينا في وجوهنا ابواب التفكير مخافة ان يظن بنا العقوق والتمرد على ما خلف لنا الساف، أو مدفوعين الى ذلك بحكم النزعة الانسانية الى التسليم، فما زال التصديق أسهل من البحث، والاقرار أيسر من النقد، والجُمع أهون من الوزن وأمتع وألذ أيضاً . وما من أحد نزع الى النقد الا اضطرأن ينبذ بعض ما يقع اليه وفي هذا الاطراح خسارة متوهمة والنقد مهمة قاسية ، وما أكثر ما تكون بغيضة الى القراء، ولَكُنا لا نعرف احداً أحرى بالعطف وأحق بأن تلين له الافتدة

من الناقد ، فهو لا يجد - كالكيميائي - كل شيء حاضراً مهيأ في معمله ، وليس امامه شيء من تلك الملاحظات المنظمة المدونة التي تغنى عن الشهود وتقوم مقام المعاينة ، بل عليه أن يفحص كل ما تقع عليه يده ليستنجلي غوامضه و بمحص حقائقه، ان كان ثم حقائق يمكن استخلاصها، وإن يخطو مجذر ويتوخى الاحتياط اذكان العقـــل الانساني نزاعًا إلى النساهل ميالاً إلى تناول ما يتطلب الدقة ، بغير احتفال أو تدبر . وما رأيت احداً ينكر فائدة النقد ومزيته وضرورته، ولَكُن الاقرار بذلك أسهل من المعاناة . وحسبك أن تفكر في القرون العديدة التي مضت وعصور المدنية التي انقضت قبل أن يظهر « فن » النقد في العالم، حتى في عصرنا هذا لا يأمن المرء على الطالب أن يقع في الاخطاء القديمة . لأن النقد يحيد بالمرء عن اتجاه الذهن في العادة . وقد تعلم أن الميل الله في اللانسان هو التصديق والترديد حتى حين يختلف ما يتلقاه بالتصديق عماانتهي هواليه من الآراء والملاحظات ألسنا في حياتنا اليومية نتقبل بلا تمييز أو تمحيص ما يتأدى الينا من الاشاعات والاباء التي لا نعرف لها مذيعًا ولا ندري ما مصدوها ؟ وقد نشذ أحيانًا عن ذلك ونجنح الى الشك والتنقيب عن أصل الخبر وقيمته ونحاول امتحاله ولكن هذا لا يكون منا الا بدافع من سبب التصديق ولم يبلغنا ما ينقضه أو ينفيَه فانا نزدرده ونفرح به وقد نضيف اليه ونزيد عليه 1.

وقد لا يجهل القارى، أن المراحين يلني نفسه في الماء تكون حركاته الطبيعية الاولى من شأنها أن تؤدى الى الغرق، وان السباحة معناها اعتياد المرا الامتناع عن هذه الحركات اللدنية والقيام بغيرها، وكذلك النقد ليس بالعادة الطبيعية وانما هو شيء يكتسب وقد تخالف الدكتور طه اذا عز عليك التخلي عما درجت عليه أو توافقه على كثير أو قليل مما يذهب اليه اذا آثرت التعويل على العقل والمنطق، ولكنك لا تستطيع على الحالين الا أن تقدر جهده والا أن تقر بقيمة هذا البحث الطريف، وما من ريب في ان الشعر والا أن تقر بغيم مما عاشوا مطمئنين اليه، غير ان الشعر الجاهلي لا يصيبه شيء، فهو باق كما هو، لم يحرقه الدكتور ولا سواه من حلق الله، وكل ما يجد أن نسبته تتغير أو تصحح، وما أحق ذلك من حلق الله، وكل ما يجد أن نسبته تتغير أو تصحح، وما أحق ذلك بأن يكون رواية ممتعة، وإنها لكذلك في كتاب الدكتور

وهنا موضع التحرز: فلسنا نقول ان بحث الدكتور طه قاطع فى اثبات ما ذهب اليه وما نشايعه عليه من الرفض، ولكنا نقول أن حجته أقوى من حجة القدماء، وان رسالته ليست أكثر من باب فتحه لطالب الأدب الجاهلي اذا أراد أن يصل الي نتيجة يسكن اليها العقل، وانها لم تخل من المآخذ ولم تبرأ من السقاط وان أولها خير من آخرها، وصدرها أمنن من عجزها، ذلك انه لم يوفق في التطبيق ولم يأت بشيء له قيمة، ولو زهيدة، حين أراد أن يتناول الشعرالجاهلي بالتفلية بعد أن مهد لذلك ببحث أسباب الانتحال ودواعيه

#### ولا بأس من أمثلة تجلو القارى، مانريد

يقول الدكتور في رسالته ان «امرع القيس. . . . . . يمني وشعره -قرشي اللغة لا فرق بينه و بين القرآن في لفظه واعرابه وما يتصل بذلك من قواعد الكلام، ونحن نعلم. . . أن لغة اليمن مخالفة كل المخالفة للغة الحجاز، فكيف نظم الشاعر اليمني شعره في لغة أهل الحجاز؛ بل فى لغة قريش خاصة ؟ سيقولون نشأ امرؤ القيس فى قبائل عدنان وكان أبوه ملكاً على بني أسد وكانت أمه من بني تغلب وكان مهلهل خاله ، فليس غريبًا أن يصطنع لغة عدنان ويعدل عن لغة اليمن ولكنا نجمل هذا كله ولا نستطيع أن نثبته الا من طريق هذا الشعر الذي ينسب الى امرىء القيسونجن نشك في هذا الشعر ونصفه بأنه منتحل واذن فنحن ندور : نثبت لغة امرىء القيس الذي نشك فيه! » الى أن يقول « وأعجب من ذلك أنك لا تجد مطلقًا في شعر امرى القيس لفظاً أو أسلوباً أو نحواً من أنحاء القول يدل على أنه يمني فهما يكن امرى، القيس قد تأثر بالغة عدنان فكيف نستطيع أن نتصور أن لغته الأولى قد محيت من نفسه محواً تاماً ولم يظهر لها أثر ما في شعره ؟ نظن أن أنصار القديم سيجدون كثيرًا من المشقة والعناء ليحلوا هذه الشكلة»

فامرؤ القيس يمني، والشعر المعزو الى امرىء القيس عدناني اللغة قرشيها. وهذا حسن ولكن أحسن منه أن الدكتور حين تناول الابيات المنسوبة الى امرى، القيس رفض بعضها وقبل البعض الآخر - وان كانت كلها عدنانية قرشية 11 رفض مثلاً هذين البيتين وليل كموج البحر أرخى سدوله على بأنواع الهموم ليبتلى فقلت له لما تمطى بصلبه وأردف اعجازاً وناء بكلكل وقبل هذا البيت الذي يتاوهما:

ألا أيها الليل الطويل ألا أنجلي بصبح وما الاصباح منك بأمثل فلماذا؟ أهو يجني اللغة دونهما ؟ أفيه شيء يخالف لغة عدنان وقريش التي نزل بها القرآن من حيث اللفظ أو الاعراب وما يتصل بذلك من قواعد الكلام؟ أم وقعت المعجزة و بلغ من تأثر الشاعر بلغة عدنان أن محيت لغته اليمنية من نفسه محواً تاماً في هذا البيت فقط؟ وقد وقع الدكتور في مثل هذا الخطأ عينه لما تناول شعر عبيد وعلقمة وعمرو بن قميئة ومهلهل و بن حلزة وطرفة بن العبد الح الحوان اختلفت القمائل.

وهو مع جنوحه الى رفض القصص المنحولة يتقبل قصة الفرزدق وان كانت أشبه بالمنحول منها بأن تكون حقيقية ونعنى بها زعمهم انه خرج في يوم مطير الى ضاحية البصرة وانتهى الى غدير فيه نساء ، فقال ما أشبه هذا اليوم بيوم دارة جلجل ثم انصرف فصاح النساء به « يا صاحب البغلة » وعزمن عليه الا ما حدثهن مجديث دارة جلجل قالوا فقص عليهن قصة امرى والقيس وأنشدهن قوله . حلجل قالوا فقص عليهن قصة امرى ولا سيا يوم بدارة جلجل ألا رب يوم لك منهن صالح ولا سيا يوم بدارة جلجل

ومن سقاطه أنه يذكر «ابتذال » اللفظ ، و يعنى أنه مأنوس غير حوشى ، و يتكلم على المتانة والجزالة و يريد بهما حشو الكلام بالغريب الذي يحتاج المرء في فهمه الى مراجعة معاجم اللغة . وهو ما لا يفتفر لرجل تذوق الأدب بله من يدرسه في الجمعة : ومن ذلك قوله عرب قصيدة جلة في رثاء كليب انها شعر « لاندرى أيستطيع شاعر أو شاعرة في هذا المصر الحديث ان يأتي بأشد منه وسهولة ولينًا وابتذالاً ؟ » والابيات التي يشير اليها هي .

جل عندى فعل حساس فيا حسرتى عما أنجلى أو ينجلي فعل جساس على وجدى به قاصم ظهرى ومدن أجلى يا قتيلاً قوض الدهر به سقف بيتى جميعًا من على هُدم البيت الذى استحدثته وانتنى في هدم بيتى الأول خصنى قتل كليب بلظى من ورائى ولظى مستقبلى ليس من يبكى ليوميه كن اغا يبكى ليدوم ينجلي ليس من يبكى ليوميه كن اغا يبكى ليدوم ينجلي

وهى أبيات ليس فيها ابتذال بالمعنى المفهوم. ومن نظرياته ان لغة الكلام عند العرب قبل الاسلام كانت وعرة حوشية ١١ أنظر قوله « فان في قصيدة ابن كاثوم هذه من رقة اللفظ وسهولته ما يجعل فهمها يسيراً على أقل الناس حظاً من العلم باللغة العربية في هذاالعصر الذي نحن فيه . وما هكذا كانت تتحدث العرب في منتصف القرن السادس للمسيح وقبل ظهور الاسلام بما يقرب من نصف قرن »

فهن أدراك يا دكتور؟؟ ويالها من صورة معكوسة للغة فى ذهن الدكتور!!

وقد أطلنا جداً والصحيفة لا تتسع للأفاضة . ولذلك نختم كلامنا بأن الباب الثالث من الكتاب أشبه بتخبطالطابة منه بابحاث الاساتذة . فليته استغنى عنه . وان الدكتور ليحسن جداً الى نفسه اذا تحاشى الخروج من النقد العام الذي يسمل مع التحصيل ، الى النقد التطبيق أو الدراسات الفردية :

### ونهشرس

| فحدم                            | تعدي                       |     |
|---------------------------------|----------------------------|-----|
| ١١١ ايحاء التمثيل               | المقدمة                    | ٧   |
| ١٧٠ لِله                        | بين القراءة والكتابة       | 11  |
| ١٢٨ الحطابة والكتابة            | على شاطىء بحر الروم        | 44  |
| ۱۳۱ سر غرفة أم وحي صورة         | نظرة اولى ف كتاب           | ۲.  |
| ١٤٥ متاعب الطربق                | حديث الادبياء              |     |
| ١٠١٧ بجالسة الكتب ومجالسة الناس | راء شتى فى كـتاب           | 1 - |
| ١٦٧ لولو!                       | حصيت الاربعاء              |     |
| ۱۷۲ نشأة الشعر وتطوره           | الاساليب والتقليد          | £ V |
| ١٨١ المرأة واللغة               | تليل من الفلسفة            | • A |
| ١٩١. إين السماء والاوض          | القديم والجديد             | 77  |
| ۲۰۱ المقبول الملق               | طه ومجنون لیلی             | ٧٣  |
| ٤٠٤ الذكورة والانوثة            | التفاتات الذمن             | ۸۳  |
| ۲۰۹ الاندان مخلوق غیر شریف      | العسى والغريزة النوعية     | 9 4 |
| ٢١٤ في الشعر الجاهلي            | المرة بين بشار وابي العلاء |     |
|                                 |                            |     |
|                                 | ليلة بين الصحراء والمغابر  |     |

### حماد الهشم

تأليف السكاتب الشهير الاستاذ ابرهيم عبر القادر الحازلي

لا حاجة بنا الى ترغيب القارى، فى اقتناء هذا السفر النفيس فمؤلفه اشهر من نار على علم، والكتاب يعد درة فى تاج المطبوعات العربية. مطبوع طبعًا نفيسًا على ورق صقيل وعدد صفحاته ٣٠٤ ولترويجه جعلنا ثمنه ، ١٩ قروش والبريد ؟

## القاموس الماليسي

انجليزى وعربى وبالمكس ( تأريف البايران المؤالهاين ) وقد قررته وزارة المعارف العمومية – وثمنه ، ه قرشًا



عدد صفحاته ۵۰ وکلاته ۲۵۰۰ وثمنه ۲۵ قرشاً